
NGUYỄN MINH TIẾN
Việt dịch và chú giải

KHUYÊN NGƯỜI 
BỎ SỰ GIẾT HẠI

Nguyên tác: Vạn thiện tiên tư 

NHÀ XUẤT BẢN __________________





5

Lời nói đầu

Giáo huấn của các bậc thánh nhân, tuy nói 
rằng đại thể đều như nhau, nhưng pháp Phật quả thật 
vượt trội hơn hết. Không cần phải xét đến ý nghĩa sâu 
xa uyên áo, chỉ ngay nơi việc đức Phật chế định giới 
không giết hại đã có thể khẳng định chắc chắn ngài là 
bậc thánh của các vị thánh, không ai có thể sánh kịp. 

Đã là con người thì dù sáng suốt hay ngu muội, ai ai 
cũng xem việc bị giết hại là nỗi khổ lớn nhất, mà được 
duy trì sự sống là ân đức lớn nhất. Cho nên, luận về tội 
ác nặng nề thì không gì hơn tội giết hại, mà phước báu 
lớn nhất thì không gì hơn ngăn cản việc giết hại. 

Hết thảy loài vật đều tham sống sợ chết, tìm chỗ 
an ổn, tránh chỗ nguy hại, so với tâm lý con người 
không khác! Thế mà những từ ngữ nói đến sự giết hại 
loài vật để phục vụ việc ăn uống lại thấy lẫn lộn dẫy 
đầy trong kinh thư, sách truyện của Nho gia, khiến 
người ta xem mãi cũng thành quen, rồi cho là việc 
đương nhiên phải vậy. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

6

Nếu không có bậc Đại Hùng1 rủ lòng thương xót 
chúng sinh mà trước tiên chế định giới cấm, thống thiết 
răn dạy, thì đâu có ai biết đến ý nghĩa “hết thảy chúng 
sinh đều sẵn tánh linh, hết thảy vạn vật đều đồng tánh 
thể”? 

Nay các nhà Nho cũng nói đến việc thương yêu 
loài vật, nhưng tôi không hiểu nổi những việc như 
cắt xẻ, băm vằm... sao có thể nói là thương yêu được? 
Sách Nho dạy rằng: “Chặt một cái cây, giết một con thú 
mà không đúng lúc, ấy là bất hiếu.” 2 Nhưng họ thật 
không biết rằng, hòa khí an ổn vẫn luôn tồn tại, vốn 
trong vũ trụ này không có bất kỳ thời điểm nào thích 
hợp cho việc giết hại cả! Mỗi khi có nạn hạn hán, lụt 
lội, triều đình cũng biết cấm tuyệt sự giết mổ để mong 
cảm động lòng trời, nhưng lúc bình thường lại buông 
thả khích lệ sự giết chóc, xâm hại hòa khí của đất trời, 
gieo mầm tai ương, cứ để yên như thế mà chẳng nói 
gì đến, tôi thật không biết phải hiểu điều ấy như thế 
nào? 

Trong Kinh dạy rằng:3 “Bậc Chuyển Luân Thánh 
Vương một khi xuất hiện ở thế gian, lập tức truyền 
lệnh khắp nơi, dứt trừ việc giết hại, khiến cho nhân 
dân trong cõi nước đều được được hưởng phước báu 

1 Đại Hùng: một trong các danh xưng tôn kính chỉ đức Phật. Ngài được 
tôn xưng là bậc Đại Hùng, Đại Lực, Đại Từ Bi.

2	 Câu này trích từ sách Lễ ký (禮記) của Nho gia. Nguyên văn: 斷一樹，
殺一獸，不以其时，非孝也。 - Đoạn nhất thọ, sát nhất thú, bất dĩ kỳ 
thời, phi hiếu dã.”

3	Nội dung này dựa theo phẩm Thập hồi hướng, kinh Hoa Nghiêm.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

7

an vui, tuổi thọ lâu dài, thậm chí không bao giờ nghe 
đến những từ ngữ như chiến tranh, đói khổ.”

Chúng ta không may sinh vào thời uế trược, đạo 
đức thế gian ngày càng suy thoái, các bậc tiên thánh 
nhìn thấy khuynh hướng giết hại sinh linh đã quá 
nặng nề, thật khó thay đổi, nên vạn bất đắc dĩ mới 
dạy rằng “không nên giết hại quá nhiều”. Nhưng rồi 
những lời ấy truyền lại qua sách vở, không khỏi bị 
những kẻ phàm tục tham ăn háo uống dựa vào đó để 
thỏa mãn lòng ham muốn, [tự cho rằng nếu giết hại 
không quá nhiều thì có thể chấp nhận được]. Nói ra 
thật khiến người ta không sao kiềm được sự thương 
xót bi ai.

Bạn tôi là Tiên sinh Chu An Sĩ, thương xót cho 
đời nên viết ra sách này để thức tỉnh lương tâm mọi 
người, mong làm thay đổi khuynh hướng giết hại từ 
lâu nay. Tiên sinh biên soạn sách này, sưu tầm chọn 
lọc, giải thích rõ ràng, tâm thành trải bày trọn vẹn, 
công phu khó nhọc muôn phần, lại nêu những điều 
thấy biết xưa nay ở khắp chốn gần xa, dùng để phá 
bỏ những thuyết cổ hủ cố chấp của Nho gia, chỉ mong 
người đời xem qua liền tức thời tỉnh giấc mộng dài, 
căn bệnh trầm kha lập tức được trị dứt. Quả thật, sách 
này có thể xem như một tòa quang minh chói sáng 
giữa thế giới tham lam tàn độc ngày nay. 

Người cùng chí hướng nên khuyến khích nhau 
khắc bản [sách này] in ấn lưu truyền. Luôn nhớ nghĩ 
đến việc không giết hại là giới cấm đầu tiên trong các 
giới, mà lòng nhân từ là căn bản của mọi điều lành. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

8

Đó là những điều các bậc thánh hiền đã thương xót 
dạy bảo rõ ràng, nên lấy tên sách là “Vạn thiện tiên tư”, 
có nghĩa là “nền tảng trước tiên của vạn điều lành”. 

Nên biết rằng, sách này hiện diện ở nơi nào, ắt sẽ 
được vô số các vị hiền thánh dùng chánh định từ bi mà 
hộ trì, chư thiên quỷ thần đều cung kính vây quanh, 
dùng các loại hương hoa rải xuống nơi ấy để cúng 
dường. 

Người đồng hương, học nhân ở Ngũ Vân 
Trương Lập Liêm, hiệu Băng Am1

Kính đề

1	Cư sĩ Trương Lập Liêm (张立廉) sinh năm 1620, sống vào đời 
Thanh, tên tự là Hồng Nhất (鸿一), hiệu Băng Am (冰庵), thi đỗ Cử 
nhân vào niên hiệu Sùng Trinh thứ 9 (1636), là người học nhiều hiểu 
rộng, uyên thâm kinh điển.



9

QUYỂN MỘT

NHỮNG LỜI KHUYÊN  
VỀ NHÂN QUẢ  

PHẦN THƯỢNG

Lời khuyên nên đọc sách này1

Lòng nhân đứng đầu trong ngũ thường,2 đức từ 
là trước hết trong muôn đức. Lớn lao tha  y chỗ luận 
thuyết của Tam giáo,3 tuy dùng lời khác biệt nhưng 
cùng nói lên một lẽ: “Con người ai ai cũng yêu tiếc mạng 
sống, muôn vật loài nào cũng mong muốn được sinh tồn.” 

Con gà thấy người làm bếp đến bắt thì hốt hoảng 
bay đậu lên cao để trốn tránh, con lợn nghe đồ tể ngã 
giá mua xong thì hai dòng nước mắt tuôn trào như suối. 
Cái chết sắp đến chúng đều biết rõ, chỉ vì miệng không 
thể nói ra lời. Bỗng dưng phải chịu nỗi thống khổ vì đao 
thớt băm vằm, ruột đứt từng đoạn khi mạng sống còn 

1	Chương sách này là những điểm cốt yếu nhất của sự ngăn ngừa việc 
giết hại (Chú giải của soạn giả) 

2 Ngũ thường: theo Khổng giáo là nhân, nghĩa, lễ, trí và tín.
3 Chỉ Nho giáo, Lão giáo và Phật giáo.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

10

chưa dứt hẳn, dao sắc ngàn lượt cắt xẻ, nước sôi đun nấu 
trăm lần. Đem thân xác muôn loài cho vào cảnh dầu sôi 
lửa bỏng, lại lấy đó làm món ngon vật lạ trên bàn ăn của 
mình. Việc làm như thế nếu bảo là vô tội thì liệu có còn 
gì phải e sợ trời cao? Xưa nay những kẻ giết hại đều phải 
chịu xoay vòng báo ứng không sai.

Từ khi tôi vừa mới trưởng thành, mắt nhìn thấy 
[những cảnh giết hại] sinh lòng thương xót vô cùng, 
liền thu thập sắp xếp những truyện tích xưa [khuyên 
răn việc giết hại], đến nay đã được một số rất nhiều. 
Tôi đã lập lời thề cứu khổ Ba đường,1 nuôi chí nguyện 
ngày thêm kiên cố, [nên mới viết những truyện này ra 
để lưu hành khuyên người]. Khi đặt bút xuống lòng 
càng thêm thương cảm, mỗi chữ viết ra mỗi nghẹn 
ngào. [Lúc viết xong] muốn khắc bản in, nhưng phận 
nghèo không đủ sức mà việc quyên góp cũng không 
được dễ dàng, nên đành trì trệ mãi ba, bốn năm qua, 
nay mới in xong để lưu hành. 

Xin có lời kính khuyên các bậc hiền giả thông đạt, 
nên lưu tâm đọc qua sách này.

Nghe lời thần khuyên được sống2

Mạnh Triệu Tường là người đất Giao Hà,3 vào 
năm Nhâm Tý thuộc niên hiệu Vạn Lịch thứ 40, tham 
dự khoa thi Hương4 trúng tuyển. Bỗng mắc bệnh đau 
1 Chỉ ba đường ác, tức là các cảnh giới: địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh.
2	Trích từ Mộng giác thiên (夢覺篇). (Chú giải của soạn giả.)
3 Thuộc tỉnh Hà Bắc.
4 Tức là năm 1612.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

11

lá lách, nằm mộng thấy đi đến âm phủ, gặp Diêm 
vương bảo: “Ông có phước lộc lớn, tuổi thọ lâu dài, 
chỉ vì giết hại sinh mạng quá nhiều thành tội, nay sẽ 
trừ vào phước thọ của ông. Nếu kể từ nay ông biết 
giữ giới không giết hại nữa mà làm việc phóng sinh, 
lại đem những lời nghe thấy trong giấc mộng này kể 
lại để khuyên người [làm lành] thì có thể chuộc được 
tội ấy.”

Mạnh Triệu Tường vâng dạ hứa sẽ làm như vậy, 
nhưng tỉnh dậy rồi quên, không làm gì cả. Một đêm nọ 
lại mộng thấy như trước, trong lòng hết sức kinh sợ. Khi 
ấy vừa gặp lúc dự khoa thi Hội không đỗ, liền gấp rút 
quay về quê nhà thực hiện ngay những lời đã hứa. Ngay 
đêm hôm đó, căn nhà Mạnh Triệu Tường ngụ [ở kinh 
thành] bị gãy cây đòn dông chính, cái giường ông từng 
nằm trước đây bị đè nát ra như bụi. 

Mạnh Triệu Tường nhân đó liền viết lại sự việc 
này, khắc in thành sách Mộng giác thiên (夢覺篇) để 
khuyên người đời làm lành lánh dữ. Về sau, ông thi 
đỗ tiến sĩ, làm quan đến bậc khanh lý.

LỜI BÀN

Người đời hết thảy đều quen theo nếp cũ, do dự 
rụt rè mà ngập chìm trong lầm lỗi suốt cả một đời. 
Ông Mạnh Triệu Tường khi ấy nếu có chút mảy may 
do dự rụt rè, ắt đã phải nát thân cùng giường chiếu 
rồi, làm sao còn được hưởng phước về sau? Cho nên, 
sách Mộng giác thiên do ông kể lại chuyện đời mình 
quả đúng là có thể giúp cho người khác bừng tỉnh 
mộng. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

12

Diêm chúa vâng làm theo việc thiện1

Trịnh Khuê người ở Tiền Đường,2 có lần bị bệnh, nằm 
mộng thấy vị cử nhân3 đã chết là Lục Dung Thành đến 
thăm, người theo hầu hạ còn nghiêm trang hơn cả lúc còn 
sống. Trịnh Khuê liền hỏi xem hiện đang làm chức vụ gì, 
Lục Dung Thành đáp: “Đang làm chức Quán Chánh4 ở 
âm phủ.” Nhân đó liền lấy ra hai quyển sách đưa tặng 
Trịnh Khuê. Quyển thứ nhất là Hiếu nghĩa đồ, quyển thứ 
hai là Phóng sinh lục. 

Trịnh Khuê hỏi: “Quyển Phóng sinh lục này do 
Đại sư Liên Trì5 viết ra, ông ở dưới âm phủ làm sao có 
được?” Lục Dung Thành đáp: “Diêm chúa mỗi khi gặp 
những lời hay đẹp, những việc tốt lành ở chốn thế gian 
đều lệnh cho ghi chép lại, rồi ban bố lưu hành, vâng làm 
theo đó, chỉ sợ người ta không chịu tin nhận thôi. Nếu 
ông có thể vâng làm theo thì bệnh sẽ khỏi.” 

Trịnh Khuê tỉnh mộng liền đi tìm hai quyển sách 
ấy về đọc kỹ. Từ đó kiên trì giữ giới không giết hại vật 
mạng, quả nhiên được khỏi bệnh.

1 Trích Cảm ứng thiên quảng sớ (感應篇廣疏). (Chú giải của soạn giả.)
2 Thuộc tỉnh Chiết Giang.
3 Nguyên tác dùng “hiếu liêm” (孝廉), là cách gọi khác chỉ người đã 

đỗ cử nhân. Cách gọi này được dùng trong 2 triều đại Minh, Thanh.
4 Quán Chánh (觀政): chức quan này không có ở dương gian, nhưng 

cứ theo ý nghĩa mà hiểu thì vị này có lẽ làm công việc tra xét và sửa 
sang mọi việc cho chính đáng.

5 Đại sư Liên Trì (1532-1612) người Hàng Châu, họ Thẩm, tự Phật Tuệ, 
hiệu Liên Trì. Đại sư trước tác khoảng hơn 30 tác phẩm, như Thiền 
Quan Sách Tấn, Phạm Võng Giới Sớ Phát Ẩn, A-di-đà Kinh Sớ Sao, 
Hoa Nghiêm Kinh Cảm ứng Lược Ký...



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

13

LỜI BÀN

Luận về đạo lý ở đời chỉ có hai con đường, một là 
nhân từ, hai là bất nhân. Giữ giới không giết hại vật 
mạng, đó là nhân từ. Viết sách khuyên người giữ giới 
không giết hại, đó là cùng người khác truyền rộng đức 
nhân từ. Chỉ riêng mình giữ giới làm lành thì đức nhân 
ấy còn nhỏ hẹp, cùng với nhiều người khác giữ giới làm 
lành thì đức nhân ấy thật lớn lao.

Đại sư Liên Trì là hàng lân phụng kiệt xuất của 
Nho gia, nhưng xem việc khoa bảng công danh như 
chiếc giày rách. Ngài lìa bỏ thế tục mà xuất gia, trở 
thành bậc duy trì giềng mối Phật pháp, cho nên cầu 
mưa thì nhanh chóng có mưa, vào núi rừng thì cọp 
dữ ẩn mình tránh xa. Thế nên biết rằng, một quyển 
Phóng sinh lục răn dạy việc giữ giới không giết hại, 
cho đến trời đất cũng không làm khác, huống chi là 
người, huống chi là quỷ thần? 

Ngăn trở điều thiện phải chịu tội chết1

Trình Tự Xương là người Mật Châu,2 thấy dân 
ở trấn Giao Tây rất thích ăn thịt, giết hại nhiều vật 
mạng, nên một đêm nọ thắp hương lễ bái khấn với 
Bắc đẩu Tinh quân rằng: “Trình Tự Xương tôi xin 
phát tâm vì tất cả chúng sinh cũng như cha mẹ trong 
bảy đời đã qua mà khắc bản ấn tống sách ‘Giới sát đồ 
thuyết’ [răn người bỏ việc giết hại]. Hôm nay khẩn 

1 Trích từ sách Chứng từ biên (證慈編). (Chú giải của soạn giả.)
2 Thuộc tỉnh Sơn Đông.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

14

cầu Tinh quân giáng hạ, giúp tôi nương theo sức thần 
mà thực hiện việc lưu hành sách này cho được thuận 
lợi.”

Trong xóm có một bà họ Hoa là vợ ông Bành 
Cảnh, khi nhận được sách ấy liền xé nát, ném vào chỗ 
nhơ nhớp. Hôm sau, bà họ Hoa mua cá về sắp làm 
thịt, con cá bỗng quẫy vọt lên đâm mù mắt bà, máu 
chảy ra hóa thành trùng độc, rúc rỉa khắp thân thể.

Chuyện ấy truyền ra khắp nơi, quan Giám Trấn 
là Quách Hướng bỗng nhìn thấy một vị thần hiện ra 
nói rằng: “Ta là Bắc đẩu Tinh quân, quán sát thấy ở 
vùng này có người phát tâm lành là Trình Tự Xương, 
bỏ tiền ra khắc in sách ‘Giới sát đồ thuyết’ để ấn tống. 
Bà họ Hoa đem sách ấy ném vào chỗ nhơ nhớp, tội rất 
nặng, ắt phải chịu chết. Đối với những ai [đọc sách ấy 
rồi mà] không chịu hối cải cũng phải chịu tội, đợi ta 
xuống đây lần sau sẽ trừng trị tất cả.”

LỜI BÀN

Người đời sinh vào thời đạo đức suy mạt, nghiệp 
ác ngày càng nhiều thêm, căn lành ngày càng ít ỏi, nên 
khi thấy người khác làm một việc thiện, nói một lời 
lành, liệu có mấy người không ngăn trở, quấy nhiễu? 
Chẳng hạn như khi thấy người khác giữ giới không 
giết hại, ắt sẽ nói rằng “Ấy là làm chuyện viển vông 
vô ích”, rằng “Ấy là kẻ không có phúc [được hưởng món 
ngon]”... Hoặc khi thấy người khác làm việc phóng 
sinh, ắt sẽ nói rằng “Thả ra thì cũng đã chắc gì chúng 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

15

được sống”, rằng “Thả ra rồi chẳng bao lâu cũng bị người 
khác bắt lại thôi”... Thậm chí có kẻ còn cười cợt chê bai, 
phỉ báng cho rằng không có nhân quả. Hoặc ở giữa 
chốn đông người bài bác chỉ trích những chỗ còn nghi 
hoặc chưa rõ của người làm việc thiện; hoặc viện dẫn, 
bới móc những chỗ sai sót khiếm khuyết của người 
ấy mà cho là ngu si. [Những việc như thế] khiến cho 
người mới phát tâm làm việc thiện không khỏi phải 
cảm thấy lung lạc trong lòng, thối chuyển tâm thiện 
còn non yếu rồi không làm việc thiện nữa.

Ôi, những kẻ tâm địa xấu ác như thế, chư thiên 
nhìn thấy đều nổi giận, xem họ như loài ác quỷ cưu-
bàn-đồ,1 sau khi chết sẽ phải đọa lạc thế nào hẳn đã 
quá rõ không cần phải nói.

Vì thế, xin khuyên những ai có tâm lành, mỗi khi 
gặp kẻ ngăn trở việc thiện, ví như họ có hết lời phỉ 
báng, cũng xin lẳng lặng mà nghe, đừng để tâm sân 
hận; [nếu gặp người có thể khuyên bảo cảm hóa thì 
chân thành] khuyên bảo cảm hóa, đừng nên dùng lời 
lẽ cao ngạo khinh người; [đối với những người không 
thể khuyên bảo cảm hóa thì] nên khởi tâm thương 
xót tội nghiệp, đừng sinh lòng ghét bỏ xa lánh. Xem 
như câu chuyện [báo ứng] của bà họ Hoa, chẳng phải 
đáng sợ lắm sao? 

1 Tên loài ác quỷ này được phiên âm từ Phạn ngữ Kumbhāṇḍa, là loài 
quỷ chuyên ăn tinh khí người. So sánh như vậy là cho rằng việc ngăn 
trở người khác làm việc thiện cũng không khác gì loài quỷ hút lấy tinh 
khí của người, vì khiến cho căn lành của người ấy phải bị suy yếu, 
diệt mất.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

16

Khuyên người làm quan1

Khắp trong thiên hạ, xét về những điểm sang 
hèn hay giàu nghèo đều không ai giống ai. Có người 
thong dong ngồi xe bốn ngựa, tôn nghiêm cao tột, ắt 
cũng có những kẻ luôn phải lưng mang vai vác nặng 
nề, trôi dạt đó đây cô độc khổ sở. Có người được sống 
giàu sang an ổn, tôn quý hiển vinh, vàng bạc châu 
báu đầy kho, ắt lại có những kẻ cơm hẩm chẳng đủ 
no, chỉ còn cách thảm thiết xin ăn qua bữa. Những sự 
vinh hiển hay nhục nhằn trong chốn nhân gian, đem 
so sánh với nhau thật khác biệt một trời một vực.

Nếu như không tin vào thuyết nhân quả báo ứng 
hay lẽ vay trả nhiều đời của nhà Phật, ắt phải thấy 
rằng những gì ông trời ban xuống cho con người thật 
hết sức bất công. Vì thế, trong Kinh điển dạy rằng: 
“Được làm người sang quý, vua chúa trưởng giả, đều 
do nhân lành lễ kính phụng sự Tam bảo; được làm 
người giàu có, đều do nhân lành bố thí giúp người; 
được làm người sống thọ, đều do nhân lành giữ 
giới [không giết hại]; được làm người có dung mạo 
đoan chánh xinh đẹp, đều do nhân lành nhẫn nhục. 
Đời trước tạo nhân thế nào thì đời này nhận quả thế 
ấy. Cũng giống như người phụ trách nhạc lễ, đánh 
chuông thì vang lên tiếng chuông, gõ khánh thì vang 

1 Những chuyện sau đây khuyên người làm quan không nên giết hại vật 
mạng. (Chú giải của soạn giả) Nguyên bản khắc “Tể quan” (宰官) để 
chỉ riêng những vị quan đứng đầu ngành hoặc địa phương. Điều này 
có hàm ý rằng vị quan đứng đầu nếu biết hạn chế việc giết hại thì sẽ 
có ảnh hưởng đến các quan thuộc cấp. Nhưng xét nội dung bài viết thì 
thực sự có nội dung khuyên dạy thích hợp chung cho giới quan chức.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

17

lên tiếng khánh; hoặc như người làm vườn, trồng đào 
ắt sẽ được hái đào, trồng quít ắt sẽ được hái quít.” 
Việc giàu sang hay nghèo hèn khác biệt nhau chính 
là vì thế.

Lại như người đánh chuông, dùng chuông lớn 
thì nghe tiếng lớn, dùng chuông nhỏ thì nghe tiếng 
nhỏ, cho đến như người làm vườn, trồng một cây thì 
được hái quả một cây, trồng mười cây thì được hái 
quả mười cây. Việc giàu sang hay nghèo hèn cũng có 
mức độ khác nhau chính là vì thế.

Ngày nay ta nhìn thấy có người còn nhỏ tuổi 
đã đỗ đạt cao, được hưởng chức quan cao, bổng lộc 
nhiều, ấy là do người ấy đời trước ham thích làm việc 
thiện không chán mệt, rộng tu phước đức. Nếu không 
phải nguyên nhân là như vậy, thì trời xanh kia sao lại 
riêng dành sự tốt đẹp cho những kẻ làm quan?

Những người được ở địa vị cao, dựa vào quyền 
thế có thể kêu gọi sai khiến người khác, nên muốn 
làm thiện ắt đủ sức làm thiện, mà nếu làm ác cũng 
thừa sức làm ác. Điều này cũng giống như việc dùng 
các loại thuốc nhân sâm, phục linh, có thể giúp người 
được khỏi bệnh, nhưng dùng không thận trọng cũng 
có thể gây bệnh. Vì thế nên Mạnh tử mới nói rằng: 
“Chỉ những người có lòng nhân mới nên ở địa vị cao.”

Hơn nữa, chức tước phẩm trật càng cao thì việc 
giết hại vật mạng để nấu nướng ăn uống hằng ngày, 
tiệc tùng chiêu đãi khách khứa bè bạn, lại càng thêm 
nhiều. Khi đến ở nơi nào thì các loài vật trên cạn dưới 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

18

nước quanh đó đều phải chịu thảm cảnh băm vằm 
cắt xẻ [để lo việc ăn uống cho mình]. Một ngày ở địa 
vị làm quan là một ngày có biết bao loài vật vô tội 
phải nối tiếp nhau chịu những cực hình phanh thây 
lóc thịt. 

Cho nên, các bậc quan cao hiền đức thuở trước 
thường khởi tâm thương xót sinh linh mà e sợ nhân 
quả, tùy nơi đi đến đều thiết lập những khúc sông 
dành cho việc phóng sinh, lại thường treo bảng cấm 
việc giết mổ. Ban ra một lệnh “kẻ giết trâu bị phạt” 
thì đàn trâu đang run rẩy khiếp sợ ắt được vui mừng 
sống sót khỏi sự mổ xẻ. Lại ban lệnh “cấm giết chó” 
thì biết bao con chó giữ nhà có nghĩa thoát khỏi thảm 
cảnh bị chủ đền đáp bằng dao thớt.

Cho đến những việc như vây kín núi rừng rồi xua 
đuổi mà săn thú, tát cạn sông hồ để bắt cá,1 [người 
làm quan tốt] đều nghiêm cẩn răn dạy, ban bố hiệu 
lệnh, ngăn cấm mọi điều kiện giết hại vật mạng.

Chỉ sợ một mai khi quyền chức không còn thì 
dù có tâm thiện cũng không có sức làm thiện. Vì thế 
nên rộng khuyên hết thảy các vị còn đương chức, hãy 
mau mau gieo cấy hạt giống lành, nhân điều kiện tốt 
đẹp hiện có mà tạo phúc lành cho muôn người. Đó 
là kính vâng theo đức hiếu sinh của trời đất, hợp với 

1 Đây là những hình thức giết hại hàng loạt ngày trước. Khi tổ chức đi 
săn, người ta chia nhau vây kín quanh từng khu vực rừng núi, đánh 
trống gõ chiêng ầm ĩ để xua đuổi thú rừng về một hướng rồi có người 
phục sẵn ở đó để bắn giết sạch. Đối với ao hồ thì tát cạn nước rồi bắt 
sạch, không kể lớn nhỏ.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

19

lòng nhân từ khoan hậu của triều đình. Một khi nắm 
được quyền hành, lập tức rộng làm âm đức. Nếu có 
thể cứu được mạng sống muôn loài thì chớ nên do dự 
chậm trễ mà bỏ qua. Những ai giữ chức quan cao thì 
nên khuyên răn thuộc cấp nghiêm cấm việc giết mổ. 
Những ai chức phận nhỏ nhoi thì nên thưa thỉnh với 
cấp trên xin ngăn sự giết hại vật mạng. Nếu có thể 
giữ đức nhân từ truyền lưu muôn kiếp, ắt được ghi 
tên trong sổ thiên tào, có nghĩa là làm việc ân đức chỉ 
trong một đời mà được hưởng phước sâu dày trong 
nhiều đời sau nữa. Còn như [khi sẵn có quyền lực 
trong tay mà] không làm được như thế, thì có khác 
nào kẻ đi vào núi châu báu mà lại tay không trở về 
chẳng lấy được gì?

Khắc bia đá lưu truyền đức nhân từ1

Vào đời nhà Đường có ông Nhan Chân Khanh, 
tên tự là Thanh Thần,2 rất giỏi môn thư pháp. Ông 
kính tin phụng sự Tam bảo, đã từng thọ giới với thiền 
sư Tuệ Minh ở Hồ Châu.

Vào niên hiệu Càn Nguyên năm thứ 3,3 vua 
1 Trích từ sách “Cựu Đường sử” (舊唐史). (Chú giải của soạn giả.)
2 Nhan Chân Khanh sinh năm 709, mất năm 785, quê ở Lâm Nghi, 

thuộc tỉnh Sơn Đông, từng được phong tước Lỗ quận công nên còn 
có tên gọi là Nhan Lỗ Công. Ông là cháu 7 đời của học giả Nhan Sư 
Cổ đời Bắc Tề, và là cháu 5 đời của Nhan Chi Thôi, tác giả sách Nhan 
thị gia huấn. Ông đỗ tiến sĩ vào niên hiệu Khai Nguyên đời Đường 
Huyền Tông, làm quan trải qua 4 triều vua, lên đến các chức vụ như 
Thị Lang bộ Hộ, Thượng thư bộ Hình, Ngự sử Đại phu... 

3 Tức là năm 760.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

20

Đường Túc Tông thiết lập các ao phóng sinh trong 
nước, tính ra ở khắp các quận huyện, các bến sông 
quan trọng hoặc các vùng ven sông, ngoại thành... 
tổng cộng có đến 81 chỗ. Mỗi nơi như vậy, Nhan Chân 
Khanh đều xin vua ngự ban văn bia, khắc vào bia đá 
để truyền lại đời sau không bị hư hoại. Ông làm quan 
đến chức Thượng thư Hữu thừa, được phong tước Lỗ 
quận công, là bậc danh thần một thời.

LỜI BÀN

Khi lập ao phóng sinh, nên xin với quan trên cho 
dựng bia đá, [ghi rõ] hết thảy thuyền đánh bắt cá đều 
cấm đến gần, như vậy mới có thể tác dụng dài lâu.

Những văn bia mà Nhan Lỗ công đã xin vua ban 
cho, tuy nói là hoàng đế ngự chế, nhưng thật đều do 
chính tay ông viết. Từ đời nhà Đường đến nay1 đã 
hơn ngàn năm, những vật mạng được cứu sống thật 
nhiều vô số, âm đức gieo trồng thật không bờ bến, 
thảy đều là nhờ công sức khai sáng của ông.

Cá khóc cảm động người2

Đời nhà Tống, ông Phan Hoa là quan huyện lệnh 
ở Chư Kỵ, tu tập theo sám pháp Phổ Hiền, ban lệnh 
cấm bắt cá. Khi ông vâng chiếu sắp về kinh thành, 
bỗng nằm mộng thấy có hàng vạn con cá trong sông 
đều khóc lóc mà thưa với ông rằng: “Trưởng giả đi 

1 Tức vào thời tiên sinh Chu An Sỹ.
2 Trích từ sách Quảng nhân lục (廣仁錄). (Chú giải của soạn giả) 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

21

khỏi đây, dòng họ nhà cá chúng tôi không khỏi bị 
giết hại nấu nướng.” Nói rồi càng khóc to, tiếng vang 
động trời.

Ông Phan Hoa lấy làm lạ, liền viết ra bản văn 
“Mộng ngư ký” (Kể lại giấc mộng nhìn thấy loài cá), 
rồi dặn dò vị quan kế nhiệm [tiếp tục duy trì lệnh cấm 
bắt cá].

LỜI BÀN

Tấm lòng của các bậc thánh nhân, lẽ nào lại 
không muốn cho tất cả muôn loài đều được sống an 
ổn? Chỉ có điều là, tình trạng của các loài [được nuôi 
chỉ để giết thịt] như dê, lợn, [gà, vịt...] thật khó có 
thể cấm người ta giết hại. Còn các loài thú như trâu 
[nuôi để cày ruộng,] chó [nuôi để giữ nhà], hoặc các 
loài [sống trong tự nhiên] dưới nước [không do người 
nuôi dưỡng], tất cả đều có thể ngăn cấm không cho 
giết hại. 

Nên có sự chuẩn bị trước nhiều ngày, nêu rõ lệnh 
cấm. [Sau đó,] nếu có người vi phạm, mang các con 
vật [bị cấm giết hại] đi bán thì bất cứ ai cũng có quyền 
tịch thu, đồng thời đưa cả tang vật và người bán đến 
quan phủ xét xử. Lại cấm người dân trong khắp địa 
phương không được mua những con vật ấy. Nếu có 
người vi phạm thì cho phép người đi đường bất cứ ai 
nhìn thấy cũng có quyền tịch thu [đưa lên quan phủ 
xét xử]. Điều quan trọng là phải có sự thưởng phạt 
nghiêm minh, trước sau không thay đổi. Nếu có thể 
thực hiện nghiêm túc thường xuyên như thế thì người 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

22

dân dù có muốn bắt giết vật mạng chỉ trong một ngày 
cũng không thể được. Như vậy gọi là ngăn cấm triệt 
để, chặn đứng ngay từ cội nguồn của sự giết hại.

Hai lần sống lại1

Quận Ngô2 có viên quan Tư lý3 nọ bất ngờ bỗng 
lăn ra chết. Qua một đêm tỉnh lại, gấp rút gọi người 
nhà bảo đi mời quan Thái thú4 cùng tất cả các quan 
đồng liêu và thuộc cấp của mình đến, rồi khấu đầu 
cúi lạy tất cả mọi người mà nói: “Tôi bị bắt đưa đến 
âm phủ, hết lời xin tha mạng. Ban đầu họ không đồng 
ý, nhưng sau lại hỏi tôi: ‘Ông có thể khuyên một ngàn 
người không ăn thịt trâu được chăng? Ta cho ông kỳ 
hạn 3 ngày để làm việc đó.’ Nay tôi may mắn được 
sống lại, nhưng nếu các vị không vì tôi mà khuyên 
bảo dân chúng khắp vùng thì việc này không thể nào 
làm được.”

Mọi người [không tin lời ấy là thật, nên] chỉ giả vờ 
hứa suông [rồi không ai làm gì cả]. Qua hết 3 ngày, 
quan Tư lý ấy quả thật ngã lăn ra chết. Quan Thái 
thú hết sức kinh hoảng, liền triệu tập tất cả quan viên 
trong quận, cùng nhau phát nguyện giữ giới không 
ăn thịt trâu, lại cho đặt sổ nơi ngã tư đường, khuyên 

1 Trích từ sách Cảm ứng thiên quảng sớ (感應篇廣疏). (Chú giải của 

soạn giả) 
2 Nay là vùng Phú Dương thuộc tỉnh Chiết Giang.
3 Tư lý: một chức quan đứng đầu ngành tư pháp của địa phương.
4	Thái thú: chức quan đứng đầu toàn quận.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

23

người dân ghi tên vào đó [để phát nguyện không ăn 
thịt trâu]. Khi được đủ số một ngàn người, liền cho 
đốt danh sách ấy. 

Sau giây lát, quan Tư lý liền sống lại, kể rằng: 
“Tôi bị người bắt dẫn đến âm phủ, Phán quan vừa nổi 
giận trách mắng thì có người mặc áo vàng mang sổ 
đến, nói đây là danh sách những người phát nguyện 
không ăn thịt trâu. Phán quan xem qua rồi hết sức 
vui mừng, nói: “Không chỉ cho ông được sống lại, còn 
tăng thêm tuổi thọ 6 kỷ nữa.1 Quan Thái thú cùng 
những người [phát nguyện không ăn thịt trâu] đều 
được phước báo vô lượng.” 

Quan Tư lý ấy về sau sống thọ đến trăm tuổi.

LỜI BÀN

Trong thời gian gần đây,2 các quan đứng đầu địa 
phương cũng có ban lệnh cấm giết trâu, nhưng thiếu 
phương pháp thực hiện. Vì thế, cho dù bảng cấm giết 
trâu treo khắp thị thành, mà những món thịt trâu cũng 
có khắp mọi nơi.

Những người làm nghề mổ trâu chỉ vì tham mối 
lợi. Nếu không cho họ được lợi, tự nhiên họ sẽ bỏ 
nghề. Nên sai phái nha dịch thay nhau kiểm soát 
[khắp nơi], nếu bắt được kẻ bán thịt trâu thì phạt 
tiền, dùng tiền đó thưởng cho người bắt được. Số tiền 
thưởng ấy phải lớn hơn số tiền nhận đút lót riêng tư 
của bọn mổ trâu. Như vậy thì nha dịch sẽ vui vẻ làm 

1 Mỗi kỷ là 12 năm, cộng 6 kỷ là 72 năm.
2 Tức vào thời của tiên sinh Chu An Sĩ.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

24

theo lệnh quan mà không nhận đút lót để bao che cho 
những kẻ vi phạm. Nếu không làm vậy, một khi nha 
dịch đã nhận của đút lót từ bọn lò mổ, thông đồng 
bao che cho bọn chúng thì quan viên địa phương làm 
sao biết được? Làm sao có thể phát hiện được?

Cấm giết trâu được tăng tuổi thọ1

Trong khoảng niên hiệu Gia Tĩnh,2 quan Bố chánh 
tỉnh Phúc Kiến là Hồ Đạt mở yến tiệc chiêu đãi quan 
khách. Khi ấy, quan Thượng thư là Lâm Tuấn đang 
dự tiệc bỗng thấy choáng váng rồi hôn mê bất tỉnh, 
lay gọi mãi không dậy. Qua một thời gian rất lâu, tự 
nhiên tỉnh lại, nói: “Kỳ lạ thay! Tôi quả thật bị đưa 
đến âm phủ, Phán quan chính là ông tổ trong họ của 
tôi, quan Thượng thư Lâm Thông ngày trước đó. Ông 
ấy bảo tôi rằng: ‘Vua Diêm La hiện nay chính là Phạm 
Văn Chánh,3 ta là thuộc hạ của ông ấy. Xưa con làm 
quan huyện lệnh không cấm việc giết trâu, bị giảm 
tuổi thọ đi một kỷ,4 nên hôm nay mới bắt con đến 
đây.’ Tôi liền biện bạch: ‘Khi con nhận chức huyện 
lệnh, thật có ban lệnh cấm giết trâu, văn bản vẫn còn 
đến nay.’ Ông ấy ngạc nhiên nói: ‘Liệu có nhầm lẫn 
không?’ Liền lập tức ra lệnh tra xét lại. Trong chốc lát, 
thổ thần huyện ấy mang bảng cấm giết trâu của tôi 
1 Trích từ sách Giới ngưu vựng biên (戒牛彙編). (Chú giải của soạn giả) 
2 Niên hiệu Gia Tĩnh vào triều Minh Thế Tông, từ năm 1522 đến năm 

1566.
3 Phạm Văn Chánh, tức Phạm Trọng Yêm (范仲淹), sinh năm 989, mất 

năm 1052, tên tự là Hy Văn, tên thụy là Văn Chánh.
4 Một kỷ: tức 12 năm.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

25

ban ra ngày trước đến trình. Ông mừng lắm, thay tôi 
tấu trình lên, liền được trả lại tuổi thọ cho tôi một kỷ, 
sai người đưa về.”

Những khách dự tiệc hôm ấy đều kinh sợ, cùng 
nhau phát lời thề không ăn thịt trâu nữa. Lâm Tuấn 
về sau quả nhiên sống thêm đúng một kỷ.

LỜI BÀN

Chỗ mong muốn của người nghèo là được giàu 
sang, chỗ mong muốn của người giàu sang là được 
tôn quý, chỗ mong muốn của người tôn quý chỉ duy 
nhất một điều là được sống lâu. Trong chốn u minh 
mờ mịt, chỉ riêng một việc giết trâu thôi, trong số 
những kẻ làm quan đã có biết bao người [cấm giết 
trâu] được tăng tuổi thọ, biết bao người [vì không 
cấm giết trâu] bị giảm tuổi thọ? Chỉ tiếc là âm phủ 
dương gian hai đường cách biệt, nên người đời không 
thể rõ biết được điều đó mà thôi.

Khuyên những người làm việc cửa quan

Những người làm việc ở nha môn, thường thấy 
người khác bị gông cùm buộc trói, hoặc bị đánh đập 
tra khảo, hầu như không có lòng thương xót. Cho nên 
họ xem việc giữ giới không giết hại lại càng là viển 
vông không thực tế. Vì thế, một khi có việc đi đến 
chốn xóm thôn thì bọn họ phóng túng không chút 
kiêng dè, thấy gà bắt lấy gà, gặp vịt cướp lấy vịt, thậm 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

26

chí còn bức bách người dân phải bán cả con cái1 để 
có tiền cung phụng miếng ăn cho mình. Được thỏa 
mãn như vậy rồi lại khoa trương những việc ấy trong 
hàng ngũ của mình, tự cho là tài giỏi, khiến cho thói 
hung bạo như thế ngày càng phát triển nhiều hơn. 
Họ đâu biết rằng đạo trời báo ứng trả vay không sai 
chạy, [những kẻ hung bạo rồi] không khỏi chết vì đao 
gậy, hoặc bỏ mạng trong lao tù, hoặc gia nghiệp tan 
tành, con cháu phải nghèo đói xin ăn khắp chốn. Hết 
thảy báo ứng như thế đều do tâm địa độc ác hung tàn, 
khiến cho ngay trong đời này phải chịu những ác báo.

Vì thế, xin rộng khuyên hết thảy những kẻ có 
tâm lành đang làm việc trong chốn quan quyền, nên 
thường xuyên tạo phương tiện giúp đỡ mọi người. 
Thấy người khốn khổ có việc phải đến cửa quan, nên 
dùng lời từ hòa an ủi. Gặp kẻ thân cô thế cô chịu oan 
khuất, nên vì người ấy mà ra trước công đường bộc 
bạch oan tình. Đến như chuyện ăn uống, nói ra thật 
vô cùng, có biết bao nhiêu món đều có thể giúp ta 
ngon miệng no lòng, nếu [giết hại sinh linh vật mạng 
để khiến cho] trời cao phải nổi giận, sao bằng [canh 
rau đạm bạc mà] được hưởng phước lành, tăng thêm 
tuổi thọ, lại có thể giúp con cháu đời sau hưởng phúc 
hưng thịnh?

1 Luật pháp vào thời ấy cho phép người ta có thể tự bán thân làm nô lệ 
cho người khác để đổi lấy một số tiền. Cha mẹ cũng có quyền bán con 
cái, chồng có quyền bán vợ. Vì thế, những người dân nghèo khi bị bức 
bách phải nộp những số tiền nào đó cho quan địa phương mà không 
thể xoay xở được thì phải bán con mình để nộp, nếu không họ sẽ bị 
bắt giam hoặc đánh đập.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

27

Người xưa nói: “Cùng một cánh tay, có thể xô ngã 
người, có thể nâng đỡ người; cùng một miếng ăn, có 
thể giết hại, có thể cứu sống.” Người hiểu rõ được lý 
ấy, có lẽ nào lại không suy xét kỹ?

Đồng lõa với kẻ xấu bị âm phủ trách phạt1

Vào năm Giáp Thân thuộc niên hiệu Sùng Trinh,2 
Thiệu Thu Phương làm việc ở huyện Long Du.3 Bấy 
giờ quan huyện cấm việc giết mổ, bọn đồ tể trong 
làng sợ nha dịch tuần tra bắt gặp không để yên, liền 
hối lộ tiền cho Thu Phương để ngăn cản, bao che. Nhờ 
vậy, chúng vẫn có thể tha hồ làm việc giết mổ.

Năm Ất Dậu,4 vào ngày 2 tháng 4, Thu Phương 
chết đi, qua 7 ngày bỗng sống lại, tự nói rằng mình 
đã đi đến âm phủ, nhìn thấy Phán quan đang tra xét 
chuyện giết trâu. Bỗng có con trâu chạy đến cắn, lại 
thấy tên đồ tể tên Vương Thập Nhất cũng ở đó, có ý 
muốn đổ tội cho Thu Phương. Khi ấy, dao mổ trâu, 
chậu huyết bỗng nhiên hiện ra ngay trước mặt, Thu 
Phương liền cố hết sức kêu oan. Phán quan nói: “Cho 
dù ông không tự tay giết trâu, nhưng ngày hôm ấy 
nếu không có ông bao che, bọn đồ tể ắt phải sợ quan 
huyện bắt tội, chưa hẳn đã dám giết trâu.” Truyền tra 
xét lại, thấy tuổi thọ Thu Phương chưa dứt, liền cho 
trả về dương gian, đợi sau khi chết sẽ trị tội.

1 Trích từ sách Quan cảm lục (觀感錄). (Chú giải của soạn giả)
2 Tức năm 1644. Niên hiệu Sùng Trinh kéo dài từ năm 1628 đến năm 

1644, thuộc triều Minh Tư Tông.
3 Huyện Long Du thuộc tỉnh Chiết Giang.
4 Tức năm 1645.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

28

LỜI BÀN

Đối với lệnh cấm giết mổ súc vật, nếu buông thả 
cho làm thì rất dễ, nhưng nghiêm cấm lại sẽ rất khó. Vì 
thế, một khi đã tác động khiến người khác buông thả 
lệnh cấm, ắt xem như tự mình đã phải nhận lấy quả 
báo mang lông đội sừng.1 Cho nên, những người có 
chức phận đang làm việc công phải hết sức thận trọng!

Khuyên người phụng dưỡng cha mẹ2

Người làm con thực hành hiếu hạnh, phụng 
dưỡng cha mẹ cũng có nhiều phương cách khác biệt 
nhau, [có thể phân chia thành thứ bậc]. 

Có thể toàn tâm toàn ý phụng dưỡng cha mẹ theo 
bậc hạ, gọi là tiểu hiếu. Có thể toàn tâm toàn ý phụng 
dưỡng cha mẹ theo bậc thứ, gọi là trung hiếu. Có thể 
toàn tâm toàn ý phụng dưỡng cha mẹ theo bậc thượng, 
gọi là đại hiếu. Chỉ riêng những ai có thể toàn tâm toàn 
ý phụng dưỡng cha mẹ theo bậc tối thượng mới được 
gọi là bậc đại hiếu trong hàng đại hiếu.

Như vậy có nghĩa là thế nào? Phụng dưỡng cha 
mẹ theo bậc hạ, đó là nói chỉ phụng dưỡng cha mẹ 
đầy đủ cơm ăn áo mặc, miếng ngon vật lạ, không để 
cha mẹ phải có bất cứ điều chi than phiền. Đó cũng 
là điều mà người thế gian không dễ làm được, gọi là 
tiểu hiếu.

1 Mang lông đội sừng: ý nói phải tái sinh trong các loài thú.
2 Những chuyện dưới đây khuyên người không nên giết hại trong nhà.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

29

Phụng dưỡng cha mẹ theo bậc thứ, đó là nói 
[ngoài việc phụng dưỡng đầy đủ cơm ăn áo mặc] còn 
quan tâm đến chí hướng của cha mẹ. Những gì cha 
mẹ yêu thích, mình cũng yêu thích, những gì cha mẹ 
kính trọng, mình cũng kính trọng, khiến cho cha mẹ 
luôn được vui lòng. Như thế gọi là trung hiếu.

Phụng dưỡng cha mẹ theo bậc thượng, đó là nói 
[ngoài những việc như trên, còn] dẫn dắt, khuyến 
khích cha mẹ bước vào đường đạo, thấy cha mẹ làm 
thiện thì tán thành, thấy cha mẹ làm lỗi thì can ngăn, 
khiến cho lời nói việc làm của cha mẹ đều hợp theo 
Chánh đạo. Như thế gọi là đại hiếu.

Còn như việc phụng dưỡng cha mẹ theo bậc tối 
thượng, đó là [sau khi đã làm được như trên lại còn] 
tiến thêm một bước nữa, thường luôn nghĩ nhớ đến 
công ơn cha mẹ lớn lao như trời đất, mà tuổi thọ của 
cha mẹ ngày một suy giảm, biết phải dùng phương 
pháp nào để có thể báo đáp? Dùng phương pháp nào 
để có thể kéo dài thêm tuổi thọ của cha mẹ? Dùng 
phương pháp nào để có thể giúp cha mẹ thoát được ra 
khỏi vòng luân hồi sinh tử? Dùng phương pháp nào 
để có thể giúp cha mẹ tiêu trừ hết thảy tội lỗi, nghiệp 
chướng? Dùng phương pháp nào để có thể giúp cha 
mẹ [tu hành tăng tiến, ngộ đạo chứng quả] được dự 
vào dòng thánh, rốt ráo thành Phật? 

[Thường luôn suy ngẫm những điều ấy thật kỹ 
lưỡng, cũng giống] như khi tai kiếp binh đao khởi lên, 
liền cõng cha mẹ đi trốn, [trong lòng phải thường suy 
ngẫm: Ta] trốn vào núi sâu, liệu bọn giặc cướp có đến 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

30

được không? Trốn ra biển rộng, liệu bọn giặc cướp có 
đến được không? Trốn nơi đồng rộng hoang vu, liệu 
bọn giặc cướp có đến được không? Suy đi nghĩ lại 
thật chín chắn như thế, ắt sẽ có thể đưa cha mẹ đến 
một nơi an ổn mọi bề. Được như vậy gọi là phụng 
dưỡng cha mẹ theo bậc tối thượng, theo cách không 
gì hơn được nữa, cũng gọi là phụng dưỡng cha mẹ 
theo cách siêu việt ra khỏi hết thảy các pháp thế gian. 
Như vậy chẳng phải là bậc đại hiếu trong hàng đại 
hiếu đó sao?

[Thường suy ngẫm như trên ắt sẽ thấy rằng,] nếu 
giết hại loài vật để nuôi dưỡng cha mẹ, sẽ khiến cho 
những con vật bị giết ôm lòng oán hận trong nhiều 
đời, cha mẹ phải tái sinh nhiều kiếp để đền trả món 
nợ giết hại. Như thế còn hơn cả việc dùng thịt có độc 
dâng cha mẹ đỡ đói, dùng rượu có độc để mong cha 
mẹ hết khát, thật hết sức trái lẽ, sao có thể sai lầm gọi 
đó là hiếu?

Có người hỏi: “Kẻ sĩ thành tựu công danh, làm 
rạng danh dòng họ, sáng đức tổ tiên, có thể xem là 
hiếu chăng?” Đáp rằng: “Việc thành tựu công danh 
tất nhiên là nên theo đuổi. Nếu biết dựa vào đó để 
làm thiện giúp người, ắt sẽ làm cho cha mẹ được vui 
mừng vinh dự, nhưng nếu dựa vào đó để làm chuyện 
xấu ác, chẳng phải đã ngược lại làm nhục cha mẹ rồi 
sao? Cha mẹ của Tần Cối,1 Nghiêm Tung đều có con 

1 Tần Cối (1090-1155): gian thần khét tiếng trong lịch sử Trung Hoa, thao 
túng triều đình vào đời Tống Cao Tông (1107 - 1187), vu cáo hãm hại 
vô số trung thần nghĩa sĩ, trong đó có cả danh tướng Nhạc Phi. Người 
đời sau quá căm ghét ông nên khi dựng miếu thờ Nhạc Phi (Nhạc 
miếu) ở Hàng Châu đã cho đúc tượng vợ chồng Tần Cối - Vương thị 
trong tư thế bị còng tay quỳ trước miếu, để người dân khi đi qua lại nhổ 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

31

trai làm quan đến hàng Tể tướng đầu triều,1 nhưng ví 
như họ sinh vào đời nay, ắt không khỏi bị người đời 
căm giận ghét bỏ.”

Cho nên phải biết rằng, người con hiếu muốn làm 
cho cha mẹ được vinh dự thì không gì hơn làm thiện 
tích đức. Việc thành tựu công danh chỉ nên xem là 
việc thứ yếu.

Đền trả nghiệp ác2

Huyện Gia Hưng [thuộc tỉnh Chiết Giang] có một 
bà lão sống nhờ vào đứa con trai làm nghề bắt cua. 
Mỗi ngày anh ta đều bắt cua, dùng dây cỏ buộc lại 
rồi mang đi bán, lấy tiền ấy mua gạo, củi... các thứ về 
nuôi dưỡng mẹ.

Một hôm, bà lão có bệnh, bỗng lấy những sợi dây 
cỏ dài nuốt dần vào bụng. Nuốt hết vào rồi lại nắm 
lấy từng sợi, từng sợi lôi trở ra. Lôi ra hết lại nuốt trở 

nước bọt vào hai người. Đến nay, món bánh giò cháo quẩy của người 
Trung Hoa được làm bằng bột chiên trong dầu vẫn giữ lệ làm từng cặp 
dính nhau và xem là tượng trưng cho vợ chồng Tần Cối bị trói thành 
cặp ném vào vạc dầu cho đáng tội.

1 Nghiêm Tung: gian thần vào đời Hoàng đế Gia Tĩnh (tức Minh Thế 
Tông, 1507 - 1567). Nghiêm Tung là người không biết chữ, càng không 
có tài năng gì, nhưng giỏi bợ đỡ, nịnh hót đến mức được hoàng đế Gia 
Tĩnh giao cho nắm hết chính sự từ năm 1539. Từ đó ông ta thao túng 
mọi việc triều đình, hãm hại trung lương vô tội. Đến tháng 4 năm 1562, 
hoàng đế Gia Tĩnh mới nhìn ra được sự bất tài vô dụng và gian xảo của 
Nghiêm Tung, liền nghe lời các bậc trung thần và ra lệnh trừng trị cả 
nhà họ Nghiêm. Số người họ Nghiêm bị liên quan trong vụ án này lên 
đến hơn 50.000 người.
2 Trích từ sách Hiếu sinh lục (好生錄). (Chú giải của soạn giả) 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

32

vào, rồi lại lôi trở ra, cứ vậy mà làm mãi, khiến cho 
máu từ trong ruột cứ trào ra ngoài miệng. Bà lão lại 
nói: “Tôi nhận sự nuôi dưỡng bằng đồng tiền tạo ra 
bởi nghiệp ác của con trai, nên nay phải chịu quả báo 
như thế này. Nếu không như thế này, ngược lại e rằng 
còn phải chịu thống khổ nhiều hơn.”

Người đến xem rất đông, trải qua suốt nhiều ngày 
như vậy rồi bà lão mới chết. 

LỜI BÀN

Thuở xưa, khi đức Thế Tôn đang ở thành Vương 
Xá, nhìn thấy một con cá lớn có nhiều đầu, mỗi đầu 
đều khác biệt nhau, bị mắc vào trong lưới. Đức Thế 
Tôn thấy vậy liền nhập Tam-muội, khởi tâm từ rồi 
cất tiếng gọi cá. Cá lập tức lên tiếng đáp. Đức Thế 
Tôn hỏi nó: “Mẹ của ngươi hiện giờ ở đâu?” Cá đáp: 
“Mẹ của con hiện đọa làm con trùng trong hố xí.” 
Đức Phật liền dạy các tỳ-kheo rằng: “Con cá lớn ấy 
vào thời đức Phật Ca-diếp1 vốn là một vị tỳ-kheo tinh 
thông Tam tạng kinh điển. Do tạo nghiệp ác khẩu nên 
phải chịu quả báo dị dạng, một thân có nhiều đầu. 
Người mẹ của tỳ-kheo ấy nhận sự nuôi dưỡng của 
ông ta, do nghiệp duyên ấy nên nay phải làm con 
trùng trong hố xí.”

Quán xét việc ấy ắt phải thấy rằng, việc dùng 
đồng tiền tạo ra bởi nghiệp xấu ác để nuôi dưỡng 
cha mẹ đã không phải việc người con hiếu nên làm, 

1 Đức Phật Ca-diếp là vị Phật ra đời ngay trước đức Phật Thích-ca Mâu-
ni, là một trong 7 vị Phật của Hiền kiếp này.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

33

huống chi lại quen theo thói tục mà giết hại vật mạng 
dâng lên cha mẹ?

Nghiệp đời trước còn lại1

Vào đời nhà Thanh có ông Cố Thuận Chi quê ở 
huyện Thường Thục,2 là người ăn chay trường, ngụ 
cư ở huyện Vô Tích.3 Ngày mồng một tháng hai năm 
Canh Tuất thuộc niên hiệu Khang Hy,4 ông nhắm mắt 
ngủ mê đến bảy ngày sau mới tỉnh lại, kể với người 
chung quanh rằng: 

“Tôi mơ thấy một vị đạo nhân đến hẹn tôi đi nghe 
kinh. Tôi cùng ông ấy đến một chỗ nọ, thấy ở pháp 
đường phía trước giảng kinh Kim Cang, pháp đường 
phía sau giảng kinh Báo Ân. Buổi giảng kết thúc lại 
nghe có lời dạy rằng: ‘Người ăn chay phải kiên trì 
giữ tâm niệm Phật; người ăn mặn thì cốt yếu là phải 
giữ giới không giết hại. Làm được như vậy, một là 
có thể cầu siêu thoát cho cha mẹ nhiều đời, hai là 
có thể tiêu trừ được tội lỗi nghiệp chướng của bản 
thân mình.’  “Sau đó giây lát, bỗng nhìn thấy mẹ tôi 
đang khóc lóc ở trong một cái hồ chứa đầy máu, có 
những con ốc và giun đất vây quanh đầy khắp thân 
thể bà. Vị đạo nhân bảo tôi: ‘Người mẹ kiếp này của 
ông đã được siêu thoát rồi, ông nhìn thấy đó là người 
mẹ trong kiếp trước, vì lúc còn sống bà thích ăn thịt 

1 Trích từ sách Quan cảm lục (觀感錄). (Chú giải của soạn giả) 
2 Thuộc Tô Châu, tỉnh Giang Tô.
3 Cũng thuộc tỉnh Giang Tô.
4 Tức năm 1670, niên hiệu Khang Hy năm thứ 9.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

34

vịt nên bây giờ phải bị các con vật ấy vây kín quanh 
thân. Ông nên trì chú Vãng sinh để cầu cho bà ấy siêu 
thoát.’ Sau đó thì tỉnh dậy.”

LỜI BÀN

Người đời gọi là hiếu, bất quá chỉ [là lo cho cha 
mẹ] trong một đời hiện tại. Người tận hiếu theo pháp 
Phật thì rộng làm lợi ích [cho cha mẹ trong cả] nhiều 
đời, vì thế nên gọi là [hiếu hạnh] lớn lao.

Khuyên những người thương con
Trẻ con làm việc giết hại vật mạng, đều do các bậc 

cha mẹ không ngăn cấm. Chúng giết hại quen rồi thì 
xem đó chỉ là chuyện bình thường. Ban đầu đối với 
những côn trùng nhỏ nhoi như kiến, dế... mà không 
có lòng thương xót, ắt tiếp theo sẽ làm đến những việc 
mổ trâu giết chó mà không thấy cần gì phải ngăn giữ. 
Lòng trắc ẩn một khi đã bị đánh mất thì danh thơm 
tiếng tốt tiêu tan, dòng dõi cháu con dứt tuyệt, hết 
thảy đều do đó mà ra. Cho nên biết rằng từ thuở còn 
thơ ấu, nếu rèn theo việc thiện ắt sẽ nên người thiện, 
tập theo việc ác ắt phải thành người ác, không thể 
buông lỏng dù chỉ một ngày không lưu tâm dạy dỗ.

Xin có lời rộng khuyên hết thảy những bậc phụ 
huynh: sinh linh vật mạng dù nhỏ nhoi cũng nên cứu 
vớt, con em trong nhà dù còn thơ ấu cũng phải lo răn 
dạy ngăn ngừa. Làm sao cho những chỗ thấy nghe của 
con em mình, hết thảy đều là hiền thiện. Dù là kẻ đã trở 
thành bất nhân cũng nên dạy dỗ cảm hóa, huống chi 
[trẻ con vốn đều mang] bản chất hiền thiện? Nếu không 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

35

như vậy, thuở ấu thời không lo dạy dỗ, về sau có hối tiếc 
cũng không còn kịp nữa.

Họ Thang kể chuyện cõi âm1

Thang Sính là người huyện Lật Thủy,2 vào năm Giáp 
Ngọ thuộc niên hiệu Thuận Trị3 dự khoa thi Hương, 
vừa thi xong thì ngã bệnh. Đến khoảng nửa đêm ngày 
6 tháng 10 năm ấy thì toàn thân lạnh cóng, cứng đơ, rồi 
bao nhiêu sự việc đã làm trong đời đều tự nhiên hiện ra 
rõ ràng trước mắt. Ông nhớ lại thuở nhỏ đùa nghịch có 
bắt một con gà đem giấu dưới rãnh nước, kết quả sóc 
đất cắn nó bị thương. Lại có lần ông giết chết cả một tổ 
dơi. Một lần khác, có người giúp việc trong nhà ngủ mê, 
ông nghịch lấy giấy dầu đốt làm bỏng tay người ấy.

Thế rồi trong giây lát bỗng thấy cả bầy dơi kéo 
đến đòi mạng, trong lòng ông hết sức kinh sợ. Nhưng 
rồi ông cũng chợt nhớ lại hết thảy những việc thiện 
đã làm, dù nhỏ nhặt cũng nhớ lại hết. Bỗng nhiên ông 
chợt nhớ đến một câu trong Tâm kinh “vô quái ngại 
cố, vô hữu khủng bố” (tâm thức không chướng ngại 
nên không có sự sợ sệt hoảng hốt), có chút nhận hiểu, 
trong lòng liền được dần dần an ổn. Chợt ông nhìn 
thấy đức Đại sĩ Quán Thế Âm hiện ra trên cao, tay 
cầm nhành dương vẩy nước xuống, liền tỉnh lại. Về 
sau, đến năm Tân Sửu,4 ông đỗ tiến sĩ. 
1 Trích từ sách Quan cảm lục (觀感錄). (Chú giải của soạn giả) 
2 Thuộc tỉnh Giang Tô.
3 Tức là năm 1654, niên hiệu Thuận Trị năm thứ 11.
4 Tức là năm 1661.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

36

LỜI BÀN

Họ Thang nhốt gà, giết dơi, đều là những việc 
đùa nghịch thuở còn thơ ấu. Nhưng khi đến cõi âm, 
những con vật bị giết liền hiện ra đòi mạng, nên có 
thể biết được rõ ràng là tội giết hại vật mạng thì dù 
trẻ thơ cũng không được dung thứ. Huống chi bọn trẻ 
đùa nghịch gây hại, đâu chỉ với một con gà, một con 
dơi? Những ai thực sự biết thương yêu con em mình 
thì phải gấp rút suy ngẫm đến mối họa này mà sớm 
lo liệu ngăn ngừa.

Phá tổ chim bị đốt khô chân1

Ở huyện Ký Châu2 có một đứa trẻ thường tìm 
kiếm các tổ chim rồi bắt lấy trứng đem về ăn. Một 
hôm, có người nói với nó: “Chỗ kia có trứng chim, 
cháu có thể đi cùng ta đến bắt.” Đứa trẻ liền đi theo 
người ấy đến một ruộng trồng dâu. Bỗng nhiên nó 
nhìn thấy phía bên trái đường có một cái thành, 
trong thành có nhà cửa đường sá hết sức đẹp đẽ 
đông đúc, lại có tiếng ca nhạc rộn ràng huyên náo. 
Đứa trẻ lấy làm lạ, liền hỏi: “Cái thành này có từ lúc 
nào?” Người cùng đi quát bảo im không được nói, 
rồi dẫn nó vào thành. Vừa bước vào thì cửa thành 
đột nhiên đóng lại, trong thành đầy những sắt nóng 
lửa hồng dưới chân, nóng hực không sao chịu nổi. 
Đứa trẻ gào khóc la thét chạy nhanh về cổng thành 
phía nam, vừa đến nơi thì cửa thành liền đóng lại. 

1 Trích từ sách Hiếu sinh lục (好生錄). (Chú giải của soạn giả) 
2 Thuộc tỉnh Hà Bắc.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

37

Lại chạy về cửa thành phía đông, rồi phía tây, phía 
bắc, mỗi khi vừa đến nơi cũng đều thấy cổng thành 
tự nhiên đóng chặt lại.

Bấy giờ, trong ruộng dâu có một người đang hái 
lá dâu, nhìn thấy đứa trẻ ấy vừa chạy vừa gào khóc la 
thét trong ruộng dâu nên nghĩ là nó bị điên, liền chạy 
về báo với cha nó. Người cha ra đến nơi, cất tiếng gọi 
tên đứa trẻ, nó vừa đáp lại liền ngã lăn ra đất, cả tòa 
thành với lửa nóng đều không còn thấy nữa. Người 
cha nhìn hai chân con thì thấy từ đầu gối trở xuống 
cháy khét như bị nướng trên lửa. Gạn hỏi, nó liền kể 
lại những gì đã xảy ra. Người cha đưa về nhà lo việc 
chữa trị, cuối cùng đôi chân đứa bé từ đầu gối trở 
xuống chỉ còn như hai que xương khô.

LỜI BÀN

Khổ não ở địa ngục đều do tâm tạo ra, cũng do nơi 
tâm mà hiển hiện. Người có phước đức sâu dày thì địa 
ngục cũng chính là cung điện cõi trời. Kẻ tạo nghiệp 
ác nặng nề thì cung điện cõi trời liền hóa thành địa 
ngục. Cũng giống như người mắc bệnh sốt rét tuy ở 
cùng một nơi với người không có bệnh, nhưng người 
không có bệnh thì không thấy lạnh, còn người bệnh 
kia thì rét run cầm cập như đang ở giữa nơi băng giá. 
Lại có lúc người không có bệnh thì không thấy nóng, 
mà người bệnh kia thì mồ hôi tuôn như tắm, khác nào 
đang ở nơi lửa nóng. Đó là một lẽ để chứng minh. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

38

Lại như chư thiên ở các cõi trời Lục dục,1 tuy cùng 
thọ hưởng các món ăn cõi trời như nhau, nhưng các 
vị nào phước đức nhiều hơn thì nhìn thấy món ăn ấy 
hoàn toàn trắng sạch, còn những vị phước đức kém 
hơn thì tùy theo mức độ mà nhìn thấy món ăn ấy có 
màu ít nhiều sậm đỏ hơn. Cho đến các thứ như y phục, 
châu báu, cung điện... cũng đều khác biệt theo cách 
như thế. Đó lại là một lẽ khác nữa để chứng minh. 

Lại như người đời khi ở trong bụng mẹ, hết thảy 
đều bị ngũ tạng, máu huyết bao quanh, nhưng đức 
Thế tôn khi ở trong bụng thánh mẫu Ma-da, nhập 
Tam muội Ly cấu thì liền có các thứ gỗ thơm chiên-
đàn, châu báu vi diệu, vô số cung điện đều hiện ra để 
tự trang nghiêm. Đó chẳng phải là tất cả đều do tâm 
thức tạo ra đó sao? 

Vì thế biết rằng, đứa trẻ nghe tiếng người bảo “chỗ 
kia có trứng”, ấy là do chính từ trong tâm nó hiện thành, 
là trứng của vô minh. Nơi ruộng dâu lại có thành quách, 
đó cũng là do tự tâm nó hiện ra, là thành quách của 
những oan nghiệp đã tạo. Khắp trong thành đều có lửa 
nóng, cũng từ trong tâm nó hiện ra, là lửa nóng phiền 
não. Bốn cửa thành đều tự đóng chặt, cũng là do tự tâm 
nó mà hiện ra những cửa lao ngục. Cho nên có câu: “Địa 
ngục không xa, chính ở ngay trước mắt, tùy theo nghiệp 
báo của mỗi người mà hiện ra đó thôi.”

1 Các cõi trời Lục dục: chỉ 6 tầng trời thuộc Dục giới, bao gồm: 1. Tứ 
đại vương chúng thiên; 2. Tam thập tam thiên; 3. Dạ-ma thiên; 4. Đâu 
suất thiên; 5. Lạc biến hóa thiên; 6. Tha hóa tự tại thiên.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

39

Nên khuyên dạy phụ nữ

Kinh Thi có câu: “Thân là phụ nữ, không cần quan 
tâm việc đúng sai tốt xấu trong gia đình, chỉ chuyên 
lo chuyện bếp núc là tốt rồi.”1 Đối với chuyện bếp 
núc, như đã thường xuyên giết mổ cắt xẻ ắt sẽ dần 
thành thói quen rất khó thay đổi. Nếu không phải 
người sẵn trồng căn lành từ nhiều đời trước, ắt rất khó 
tin nhận và giữ theo giới không giết hại. 

Nhưng người phụ nữ trong gia đình lo liệu chuyện 
bếp núc, nên hầu như chính là người nắm quyền 
quyết định việc có giết hại vật mạng hay không. Nếu 
là người có đức hiếu sinh, muốn bảo vệ sự sống, lẽ 
nào lại không đem đạo lý nhân từ mà khuyên dạy 
cảm hóa ngay từ người phụ nữ trong gia đình mình?

Nhờ việc chép kinh được thoát khổ2

1 Nguyên bản là : “女子無非無儀 ，唯酒食是議“ (Nữ tử vô phi 
vô nghi, duy tửu thực thị nghị), được lấy ý từ Kinh Thi, phần Tiểu Nhã, 
thiên Tư can, chương thứ 9. Nguyên văn bài thơ này là: “乃生女子, 載

寢之地，載衣之裼，載弄之瓦, 無非無儀，唯酒食是議, 無父母詒罹。” 
(Nãi sinh nữ tử, tái tẩm chi địa, tái y chi thế, tái lộng chi ngõa, vô phi vô 
nghi, duy tửu thực thị nghị, vô phụ mẫu di ly.) Tạm dịch nghĩa: “Sinh ra 
con gái, thì cho ngủ dưới đất, lại lấy tã mặc vào, lấy viên ngói cho nó 
chơi. Lớn lên không cần bàn chuyện đúng sai tốt xấu, chỉ nên lo việc 
món ăn thức uống cho gia đình, và đừng mang đến mối lo cho cha 
mẹ là được rồi.”

2 Trích từ sách Pháp uyển Châu lâm (法苑珠林). (Chú giải của soạn giả) 
Tuy nhiên, chúng tôi không tìm thấy câu chuyện này trong Pháp uyển 
châu lâm mà tìm thấy trong quyển 1 của sách Kim Cang Kinh Thọ Trì 
Cảm Ứng Lục (金剛經受持感應錄), được xếp vào Vạn tục tạng, kinh số 
1631, trang 474, tờ c, bắt đầu từ dòng thứ 5. Sách này lại dẫn nguồn 
từ Minh báo ký (冥 報記). Chúng tôi đã đối chiếu với cả nội dung trong 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

40

Vào đời nhà Đường, khoảng năm đầu niên hiệu 
Long Sóc,1 ở huyện Lạc Châu2 có người tên Ngũ Ngũ 
Nương, sau khi chết được hơn một tháng thì báo mộng3 
cho người chị và em trai của mình rằng: “Tôi thuở nhỏ 
bị bệnh ghẻ, có giết một con cua đem giã nát để đắp lên. 
Tuy bệnh ghẻ khi ấy được khỏi, nhưng nay tôi phải đọa 
vào địa ngục có rừng đao. Hiện có 7 mũi đao xuyên vào 
thân tôi, đau đớn không chịu nổi. Xin làm việc Phật sự 
để hồi hướng công đức cứu vớt tôi.”4

Người chị liền mang y phục để lại của Ngũ Ngũ 
Nương đến chùa Tịnh độ cúng dường, thỉnh thầy Bảo 
Hiến chép 7 quyển kinh Kim Cang. Vừa chép kinh 
xong, lại mộng thấy Ngũ Ngũ Nương hiện về trong 
mộng5 cảm tạ và nói: “Giờ cả 7 mũi đao đều ra khỏi 
thân thể. Tôi nhờ phước ấy đã được tái sinh.”

sách Minh báo ký và thấy có một số chi tiết khác với nội dung trong 
An Sĩ toàn thư.

1 Tức năm 661, đời Đường Cao Tông.
2 Nay là Lạc Dương, thuộc tỉnh Hà Nam.
3 Theo Minh báo ký thì không phải nằm mộng, mà là giữa khuya cả 

người chị và đứa em trai đều nghe có tiếng rên rỉ trên bàn thờ, liền cất 
tiếng hỏi và nghe tiếng người chết trả lời.

4 Theo Minh báo ký thì đoạn này còn có thêm một số chi tiết khác, có lẽ 
tiên sinh An Sĩ đã lược bớt. Ngoài ra, sách này chép Ngũ Ngũ Nương 
nói rằng: “Xin nhận lấy y phục của tôi và giúp tôi làm việc công đức.” 
Sau đó thì người chị nhìn thấy y phục đã liệm theo khi chôn cất giờ 
lại nằm ở trên giường. Như vậy, không có chi tiết mang y phục của 
người chết lên cúng chùa (Điều này không hợp lý).

5 Theo Minh báo ký thì vẫn không phải là nằm mộng, mà nghe thấy tiếng 
nói từ bàn thờ.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

41

LỜI BÀN

Giết mạng con vật để trị bệnh còn không thể được, 
huống chi là vô cớ mà tạo nghiệp giết hại!

Ruồi, kiến cùng đòi mạng1

Vào khoảng cuối đời nhà Minh, huyện Vô Tích2 
có người họ Dư, từ năm hơn hai mươi tuổi đã bắt đầu 
ăn chay, thờ Phật. Chỉ có điều tính ông rất ghét các 
loài ruồi, kiến, cứ nhìn thấy là giết hết.

Đến năm bảy mươi hai tuổi, ông bệnh rất nặng, 
bỗng nhiên hét to với người chung quanh rằng có vô 
số kiến chui vào miệng mình, lại nói có ngàn vạn con 
ruồi cùng kéo đến đòi mạng. Lát sau, nhìn thấy có 
đồng tử dẫn hồn đi đến, liền bỏ mạng.

LỜI BÀN

Xét việc họ Dư ưa giết ruồi, kiến cùng với những 
nghiệp báo xấu ác lúc lâm chung thì chắc rằng việc ăn 
chay, thờ Phật của ông ấy chỉ là sơ sài hình thức mà 
thôi. Nếu không phải vậy, thì đức Như Lai vốn có đủ 
vô lượng oai lực, chỉ cần chí tâm niệm Phật một tiếng 
còn có thể miễn trừ tội nặng trong nhiều đời, huống 
chi ông ấy suốt đời tu trì, sao không miễn trừ được tội 
nghiệp trong hiện tại? Hơn nữa, nếu đã chân thành 
thờ kính Phật, làm sao còn có thể [nhẫn tâm] muốn 
giết ruồi diệt kiến?

1 Trích từ sách Quan cảm lục (觀感錄). (Chú giải của soạn giả)
2 Thuộc tỉnh Giang Tô.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

42

Khuyên người không nên nuôi mèo

Người ta tạo ra các ác nghiệp, cũng giống như 
trồng dây leo. Từ một gốc đã mọc lên, cành lá rồi 
sẽ lan ra chằng chịt. Hãy thử xét như việc nuôi mèo 
chẳng hạn. Nếu nhìn theo quan điểm thế gian thì bất 
quá điều này chỉ tạo ra một nghiệp xấu [là giết chuột] 
mà thôi. Nhưng nếu dùng trí tuệ sáng suốt mà xét 
kỹ sẽ thấy rằng điều này có thể nuôi dưỡng vô số ác 
nghiệp. Nay thử trình bày ra đây chỉ một đôi phần 
trong số đó. 

- 	 Nhìn chung, loài chuột vốn không làm hại con 

người, nay ta bỗng dưng khởi sinh ác ý muốn giết 

hại chúng, đó gọi là sự giết hại vô cớ (vô duyên sát). 

- 	 Chúng ta không thể tự mình giết, lại dùng việc nuôi 

mèo để giết chuột, đó gọi là sai bảo khuyến khích 

kẻ khác giết hại (giáo tha sát). 

- 	 Mỗi khi thấy mèo bắt được chuột liền khởi tâm vui 

mừng, đó gọi là thấy sự giết hại mà tán trợ vui theo 

(tùy hỷ sát). 

- 	 Thấy mèo bắt được nhiều chuột thì khen ngợi, đó 

gọi là xưng tán, ca tụng sự giết hại (tán thán sát). 

- 	 Cố ý đem mèo thả vào những nơi có nhiều chuột 

[để nó bắt giết], đó gọi là tạo điều kiện thuận lợi 

cho việc giết hại (phương tiện sát). 

- 	 Trong lòng mong muốn cho mèo ngày nào cũng 

bắt được chuột, đó gọi là nuôi dưỡng tâm nguyện 

giết hại (thệ nguyện sát). 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

43

- 	 Trong lòng mong muốn nuôi mèo để giết chuột 

nhà mình, kết quả đúng thật mèo ấy giết chuột 

nhà mình, đó gọi là sự giết hại hướng tâm cố ý 

và chính xác (chính sát), cũng gọi là sự giết hại có 

tương thông với tâm giết hại của kẻ khác (thông 

tâm sát). 

- 	 Trong lòng mong muốn nuôi mèo để giết chuột 

nhà mình, kết quả mèo ấy lại cũng sang giết chuột 

nhà người khác, đó gọi là giết trộm (đạo sát), cũng 

gọi là sự giết hại không tương thông với tâm giết 

hại của kẻ khác (cách tâm sát). 

- 	 Nuôi mèo chỉ vì muốn nó bắt chuột, nhưng rồi lại 

bắt cá, mua cá cho nó ăn, đó gọi là sự giết hại phát 

triển thêm (tăng ích sát). 

- 	 Khiến cho những người quanh ta bắt chước làm 

theo, con cháu anh em bắt chước làm theo, cùng 

làm việc giết hại sinh mạng, đó gọi là sự giết hại 

tiếp nối lan truyền không có lúc chấm dứt (vô tận 

sát)...

Vô số những nghiệp ác như vậy, đều khởi sinh từ 
chỉ một ý niệm căn bản ban đầu là muốn nuôi mèo, có 
thể nào lại không hết sức nghiêm khắc ngăn ngừa [ý 
niệm ấy] hay sao?

Chuột tha văn thi1

Lý Chiêu Hỗ tham gia kỳ thi Hội. Quan chủ khảo 
xem qua bài của ông, cho rằng văn chưa được hay, 
1 Trích từ sách Cổ sử đàm uyển (古史談苑). (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

44

liền loại ra, đặt lên đầu giá sách. [Đến lúc đi ngủ,] có 
con chuột lớn ngậm bài văn ấy lôi đến bên gối ông. 
Quan chủ khảo liền lấy đặt lại lên giá sách, chuột lại 
tha đến bên gối. Liên tục ba lần như vậy, quan chủ 
khảo trong lòng kinh dị, liền xem lại và chấm đỗ bài 
văn ấy.

Sau khi yết bảng, quan chủ khảo liền gạn hỏi Lý 
Chiêu Hỗ. Ông nói “[Có lẽ vì] ba đời nhà tôi chưa bao 
giờ nuôi mèo [để giết chuột].” 

LỜI BÀN

Trong nhà nuôi thêm một con vật, đó là tạo thêm 
một phần nghiệp ác. Kinh Bồ Tát giới1 dạy rằng: 
“Người Phật tử nuôi dưỡng những con vật như mèo, 
chó, lợn... đó là phạm vào tội khinh cấu.”2 Kinh Ưu-
bà-tắc giới dạy rằng: “Nuôi mèo là phạm tội. Nuôi 
các loài vật như dê, lợn v.v... là phạm tội. Nuôi tằm 
[kéo tơ] là phạm tội.”3 

Kinh điển dạy rõ việc này ở rất nhiều nơi, chỉ tiếc 
là người đời không đủ nhân duyên đọc được mà thôi. 
Người biết quý tiếc sự sống của muôn loài thì không 

1 Tức kinh Phạm Võng (梵網經), 2 quyển, được xếp vào Đại Chánh tạng 
thuộc Tập 24, kinh số 1484. Nội dung trích dẫn thuộc quyển 2, trang 
1007, tờ b, dòng thứ 13. 

2 Tội khinh cấu: các tội nhẹ hơn so với trọng tội hay tội ba-la-di. Tuy gọi 
là nhẹ hơn, nhưng vẫn làm ô nhiễm hạnh thanh tịnh của người tu tập.

3 Thật ra đoạn này trích từ sách Phạm võng Bồ Tát giới kinh nghĩa sớ 
phát ẩn (梵網菩薩戒經義疏發隱), 5 quyển, được xếp vào Vạn tục tạng 
thuộc Tập 38, kinh số 679. Đoạn trích này thuộc quyển 5, trang 201, tờ 
a, dòng 14 và 15, nhưng sách này lại dẫn nguồn bằng câu “Ưu-bà-tắc 
giới kinh vân”. Chúng tôi vẫn chưa tìm thấy nguyên văn trong kinh này. 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

45

muốn làm những việc như trồng hoa, nuôi cá... vì đều 
dẫn đến sự giết hại vật mạng ngày càng nhiều hơn. 

Mong sao người đọc có thể suy xét thật kỹ những 
điều này, đừng cho đó là những lời vô nghĩa. 

Khuyên người chúc mừng sinh nhật1

Chúc mừng sinh nhật quả là điều vui, nhưng nên 
nghĩ đến việc ngày hôm nay con đàn cháu đống đông 
vui, cùng nâng chén chúc mừng tuổi thọ, thì năm xưa 
cũng chính ngày này cha mẹ sinh ta ra, phải chịu bao 
gian khó nhọc nhằn!2 

Người đời nay đến ngày mừng thọ, chỉ biết giết 
hại vật mạng, mở tiệc chiêu đãi thân quyến bạn bè, 
mà đối với công ơn sinh dưỡng như trời bể của cha 
mẹ thì hầu như không hề nhớ đến, như vậy thật là 
quái lạ!

Than ôi, một lần sinh con, cha mẹ phải hao tổn biết 
bao khí lực tinh thần, khiến cha mẹ phải chịu thêm vô 
số khổ não ưu phiền, cho đến ngày ta tuổi cao tác lớn 
thì lại tạo nghiệp giết hại sinh linh vật mạng, liên lụy 
đến cha mẹ, làm sao có thể an ổn trong lòng?

Xưa kia, vua Đường Thái Tông lúc đang ở ngôi 
vua tôn quý mà đến sinh nhật còn không dám lấy làm 
vui, huống chi là người khác?
1 Dưới đây khuyên không nên giết hại vật mạng vào những dịp lễ mừng.
2 Câu này lấy ý từ một câu thơ trong Kinh Thi: “哀哀父母，生我劬 勞 - Ai 

ai phụ mẫu, sinh ngã cù lao.” (Thương thay cha mẹ, sinh ta ra bao 
gian khó nhọc nhằn.” Bài thơ này nói lên công ơn sinh thành dưỡng 
dục của cha mẹ.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

46

Dám khuyên những người con hiếu, mỗi khi đến 
sinh nhật của mình, nên bùi ngùi suy tưởng rằng: 
“Ngày hôm nay thật chẳng có gì để ta buông thả 
mừng vui! Vì chính vào ngày này năm xưa, để sinh ra 
được đứa con bất tiếu1 là ta mà cha mẹ phải bao phen 
nguy khốn, đối mặt với sống chết. Ngày hôm nay 
thật chẳng có gì để ta phóng túng mừng vui! Chính 
vào ngày này năm xưa mẹ ta phải bắt đầu một chuỗi 
dài những ngày khổ nhọc, đêm ngày bồng bế, bảo 
bọc cho ta, bên ướt mẹ nằm bên ráo con lăn, trải qua 
nhiều năm không hề có được giấc ngủ yên, [vậy có gì 
là vui?] 

Ngày hôm nay thật chẳng có gì để ta phóng túng 
mừng vui! Vì hiện nay ta vợ con đầy đủ, an ổn thọ 
hưởng sản nghiệp gia tài [mẹ cha để lại], nhưng chẳng 
biết cha mẹ [quá cố] nay thác sinh chốn nào, sướng khổ 
ra sao, [vậy có gì là vui?] 

Ví như ngày nay ta rộng làm các việc phước thiện, 
hồi hướng công đức cho cha mẹ ở cõi âm, chỉ sợ cũng 
không còn kịp nữa, [huống chi lại] nỡ lòng nào trong 
ngày tưởng niệm những gian khó nhọc nhằn của cha 
mẹ lại tụ tập cùng nhau giết hại vật mạng, ăn uống 
say sưa, hát ca nhộn nhịp được sao?”

Tặng kinh cho người mừng thọ2

1	Bất tiếu: lời khiêm tốn tự nhận mình không noi theo, tiếp nối được 
những điều tốt đẹp của cha mẹ.

2 Chuyện này ở vùng Côn Sơn truyền tụng cho nhau, mọi người đều 
biết.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

47

Huyện Côn Sơn1 có vị Thái phu nhân họ Hứa, là 
mẹ của quan Hàn lâm Từ Tích Dư. Bà thường ngày ăn 
chay, ưa thích làm việc thiện, tụng kinh lễ Phật không 
hề biếng trễ.

Mùa đông năm Đinh Sửu thuộc niên hiệu Sùng 
Trinh2 là dịp mừng thọ 60 tuổi của Thái phu nhân. Vào 
ngày sinh nhật, Thái phu nhân chỉ làm việc phước thiện, 
cúng dường trai tăng, lại đem tất cả những lễ vật mừng 
thọ của thân hữu dùng vào việc in ấn kinh Pháp Hoa. 
Đối với tất cả những người đến chúc thọ, Thái phu nhân 
cho chiêu đãi tiệc chay, lại đem số kinh đã in ấn ra tặng 
cho mỗi người một bộ.

Những người hiểu biết thấy việc làm như vậy, ai 
ai cũng đều ngưỡng mộ. Thái phu nhân về sau được 
khỏe mạnh sống lâu, con cháu thảy đều phát đạt hưng 
thịnh.

LỜI BÀN

Những người khác vào ngày mừng thọ đều dùng 
rượu thịt chiêu đãi quan khách, [giết hại nhiều vật 
mạng nên] ngược lại tạo nhân xấu ác làm rút ngắn tuổi 
thọ. Người mẹ của họ Từ biết dùng hương vị Chánh 
pháp để đáp lại tấm lòng những người chúc thọ, ấy là 
đã gieo trồng hạt giống để được quả sống lâu. Xét như 
vậy thì bên nào được bên nào mất, điều gì nên bỏ điều 

1 Thuộc tỉnh Giang Tô. Đây là quê hương của tiên sinh Chu An Sĩ.
2 Tức là năm 1637, niên hiệu Sùng Trinh năm thứ 10, vào triều Minh Tư 

Tông.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

48

gì nên theo, mong rằng người đọc sách có thể lắng lòng 
trong lúc đêm khuya thanh vắng mà suy ngẫm kỹ.

Dùng việc phước thiện đãi khách1

Huyện Côn Sơn có người tên Trương Băng Am, 
tên húy là Lập Liêm,2 thi đỗ khoa thi năm Bính Tý 
thuộc niên hiệu Sùng Trinh.3 Ông là người đã nhiều 
đời tu tập phước đức, cung kính phụng thờ Tam bảo, 
hơn nữa lại còn chuyên tâm nghiên cứu học hỏi Giáo 
pháp, thường hướng về Thiền tông. 

Vào mùa thu năm Kỷ Mùi thuộc nên hiệu Khang 
Hy4 là dịp mừng thọ tròn 60 tuổi của ông, người mang 
lễ vật mừng thọ nối tiếp nhau kéo đến. Trương Băng 
Am mang tất cả những lễ vật nhận được dùng vào 
việc in ấn phẩm Phổ Môn [trong kinh Pháp Hoa] và 
chú Đại Bi, số lượng rất nhiều. Trong việc chiêu đãi 
đáp tạ những người đến chúc mừng, ông cũng học 
theo việc làm tốt đẹp của Hứa Thái phu nhân, hoàn 
toàn đãi chay không giết hại bất cứ con vật nào.

LỜI BÀN

Bạn bè, thân quyến mang lễ vật đến mừng thọ, 

1 Việc này do chính tôi được tận mắt chứng kiến. (Chú giải của soạn giả) 
2 Trương Lập Liêm chính là người viết Lời nói đầu cho sách Vạn thiện 

tiên tư này.
3 Tức là năm 1636, niên hiệu Sùng Trinh năm thứ 9, vào triều Minh Tư 

Tông.
4 Tức năm 1679, niên hiệu Khang Hy năm thứ 18. Theo chi tiết này thì 

Trương Băng Am sinh năm 1620, và như vậy ông thi đỗ vào năm chỉ 
mới 16 tuổi.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

49

mọi người đều cho là việc làm tốt đẹp nhưng không 
biết rằng như thế thật vô lý. Nếu là người tu thiện tích 
đức, tự nhiên được hưởng thọ mạng dài lâu, nên việc 
sống thọ chỉ là chuyện đương nhiên đã biết, đâu cần 
phải tỏ ra vẻ ngạc nhiên xưng tụng chúc mừng? Từ 
thời Đường, Ngu trở về trước, người ta ai ai cũng sống 
đến trăm mấy mươi tuổi còn chưa nói đến chuyện 
chúc mừng. Về sau, phước đức của con người ngày 
càng kém cỏi, tuổi thọ giảm dần, nên việc mừng thọ 
ngày càng tổ chức sớm hơn. Than ôi! Đến lúc ba tai 
kiếp1 sắp xảy ra, tuổi thọ con người ngắn ngủi chính 
là điềm báo, không thể không rõ biết. Việc làm của 
tiên sinh [Trương Băng Am] có thể nói là vượt xa hẳn 
những kẻ tầm thường.

Không mở tiệc mừng, dùng tiền giúp 
người nghèo2

Viên Ngọ Quỳ, tên húy là Tư, người Vũ Lâm,3 đến 
ngụ cư ở huyện Côn Sơn. Ông thường ưa thích làm 
việc thiện không biết chán mệt.

Vào đầu mùa hạ năm Kỷ Mão thuộc niên hiệu 
Khang Hy,4 ông vừa được 50 tuổi. Những thân hữu 
từng giao du với ông rủ nhau góp tiền tổ chức tiệc rượu 

1 Ba tai kiếp (tam tai): tức hỏa tai (nạn lửa), thủy tai (nạn nước) và phong tai 

(nạn gió). Ba tai kiếp này sẽ xảy ra vào thời mạt kiếp, khi thế giới sắp đến 
giai đoạn hủy diệt.

2 Việc này do chính tôi được tận mắt chứng kiến. (Chú giải của soạn giả)
3 Tức Hàng Châu.
4 Tức năm 1699, niên hiệu Khang Hy năm thứ 38.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

50

mừng, ông cố từ chối nhưng không được. Ông liền mời 
tất cả đến chùa Cảnh Đức, nhận hết các khoản mừng 
thọ rồi phân phát cho những người nghèo khổ, cùng 
những người cô độc, tàn tật... Ông lại tự bỏ tiền ra đóng 
góp một phần vào Hội từ thiện và tổ chức [tiệc chay tại 
chùa] để đáp tạ tấm lòng của tất cả thân hữu.

LỜI BÀN

Trái cây già chín, ắt đợi ngày rơi rụng; cây gỗ đã 
lớn, ắt phải đợi ngày đốn dùng. Cho nên, người có trí 
tuệ thì từ khi bước qua tuổi trung niên phải thường 
tỉnh giác, đang sống trong nhà nên quán tưởng như 
đó là quán trọ, đối với thân quyến họ hàng nên quán 
tưởng như những người bè bạn, mỗi ngày trôi qua nên 
quán tưởng mình như con cá nằm trong vũng nước 
cạn, đang khô kiệt dần, [mạng sống chẳng còn được 
bao lâu].1 Nếu như đã đến lúc mắt mờ răng rụng, tóc 
bạc lưng còm mà vẫn còn phóng túng buông thả làm 
việc giết hại sinh mạng, si mê không chịu tỉnh ngộ thì 
quả thật là người ngu si kém cỏi!2 

Khuyên người không nên giết hại vật mạng 
vào những dịp lễ mừng
1 Đoạn này lấy ý trong kinh Pháp cú (法句經), 2 quyển, được xếp vào 

Đại Chánh tạng thuộc Tập 4, kinh số 210. Nội dung này nằm trong 
quyển 1, trang 559, tờ a, dòng 26 - 27: 是日已過，　　命則隨減，　　如

少水魚，斯有何樂？- Thị nhật dĩ quá, mạng tắc tùy giảm, như thiểu 
thủy ngư, tư hữu hà lạc? (Một ngày đã qua rồi, mạng sống cũng theo 
đó mà giảm bớt, như con cá thiếu nước, liệu có gì là vui?) 

2 Câu này lấy ý từ một câu nói của Khổng tử: “民斯為下矣 - Dân tư vi 
hạ hĩ.” (Ấy là hạng người thấp kém nhất rồi vậy.)



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

51

Người ta gặp những ngày tốt lành, cảnh tươi đẹp 
thì vẻ mừng vui lộ ra sắc mặt, nhưng loài vật vào 
những ngày ấy lại đau đớn trong lòng. Vì sao vậy? 
Vì con người khi ấy thì nhộn nhịp ăn uống mừng vui, 
còn loài vật thì hồn xiêu phách lạc; con người thì sum 
họp một nhà, còn loài vật thì mẹ con ly tán; con người 
thì mặc áo đẹp, chúc mừng nhau những điều tốt đẹp, 
món ngon vật quý bày ra nhiều như cỏ rác, còn loài 
vật thì máu me lênh láng, ruột đứt từng đoạn, tim gan 
óc não vung vãi trên mặt đất lẫn cùng cát bụi... Cho 
nên có thể nói rằng, vào những ngày nhân dịp mừng 
vui mà giết hại vật mạng chính là việc làm tàn nhẫn 
nhất của con người. Ví như đang lúc xuống dao giết 
hại mà bất chợt dừng tay tự xét lại mình, thì cho dù 
có món ngon vật lạ bày ra trước mắt, trong lòng cũng 
không khỏi thấy buồn đau thương xót. Kinh Phạm 
võng có nói đến giới “không thận trọng những lúc có 
việc tốt đẹp”, chính là muốn nói đến việc không biết 
răn ngừa hành vi giết hại vật mạng trong những dịp 
lễ mừng.

Ngỗng chết thay người1

Vào cuối đời nhà Minh, tại Phủ Tường thuộc 
Hàng Châu có người họ Triệu vốn giàu lòng nhân từ, 
không hề giết hại vật mạng. Cuối năm, có kẻ mang 
đến biếu một con ngỗng, người nhà muốn giết thịt, 
ông hết sức ngăn cản. Đêm rằm tháng giêng, người 

1 Trích từ sách Giới sát hiện báo (戒殺現報). (Chú giải của soạn giả) 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

52

nhà lại xin giết ngỗng, ông vẫn không cho. Lần lữa 
cho đến tiết Đoan Dương mồng 5 tháng 5,1 người nhà 
lại xin giết ngỗng, ông nạt bảo thôi, nhờ đó ngỗng lại 
thoát chết. 

Ngày 17 trong cùng tháng đó, ông ngã bệnh, 
đến mồng một tháng sáu thì trở bệnh rất nặng. [Ông 
mộng] thấy có người áo xanh bắt ông đưa đến một 
chốn nha môn, lại có ba người đến dâng cáo trạng, vị 
trưởng quan tiếp nhận tất cả. Sau đó lại thấy có hai 
người quen cùng một bà họ Dương cũng bị dẫn đến.

Vừa đến lúc họ Triệu bị gọi ra chất vấn thì bỗng 
có một con ngỗng chạy đến nằm lăn trên đất, thốt ra 
tiếng người, bảo họ Triệu rằng: “Ông hãy đi đi, tôi 
đến đây thay thế cho ông.” Họ Triệu liền theo đường 
cũ mà về, nhìn thấy thi hài của chính mình đang còn 
được giữ lại chưa liệm vào quan tài đậy nắp, liền nhập 
hồn vào xác mà sống lại.

Ngày hôm ấy, con ngỗng bỗng tự lăn ra chết trong 
lồng. Hai người quen với bà họ Dương mà ông đã gặp 
trong mộng cũng đều chết trong cùng ngày hôm ấy. 

LỜI BÀN

Chuyện sống chết, dù là cha con cũng không thể 
thay thế cho nhau. Họ Triệu tuy có ân đức với ngỗng, 
nhưng ngỗng làm sao có thể chết thay cho họ Triệu?

Nhưng tuy là như vậy, xét kỹ lại thì tánh pháp viên 
dung sáng suốt, trọn đủ nghĩa dung thông tương nhiếp, 
1 Ta cũng gọi là ngày tết Đoan ngọ.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

53

nên chỗ cảm ứng của tâm thành đâu có gì là không 
tương thông. Việc con ngỗng cứu họ Triệu, cũng không 
thể nói là không có lý.

Mừng sinh con không nên giết hại

Nhà giàu nếu sinh được một đứa con thì trân quý 
như ngọc báu, nhưng thấy một con vật lạc khỏi bầy 
liền [nghĩ ngay đến việc] bắt lấy làm món ăn. Đêm 
khuya thanh vắng thức giấc [tự xét mình], không 
khỏi thấy rằng tâm địa như thế thật tàn độc thái quá. 
Mong sao quý vị thường đọc kinh Địa Tạng [ắt sẽ 
thấy ra lẽ ấy].

Kinh dạy rằng: “Người ở cõi Diêm-phù-đề này, 
lúc mới sinh con phải biết thận trọng đừng làm việc 
giết hại vật mạng rồi tụ tập thân thích đông đảo cùng 
nhau ăn uống, như vậy sẽ khiến cho cả mẹ lẫn con 
đều không được an ổn vui vẻ.”

Theo đó mà xét thì muốn cầu cho con cháu lớn 
khôn, sống lâu hưởng phước, an ổn khỏe mạnh, chắc 
chắn là không nên giết hại vật mạng.

Người đời mỗi khi sinh con liền lập tức có không 
ít kẻ thô lậu phàm ăn tạp uống tranh nhau đến đòi 
uống rượu. Tuy miệng luôn nói là muốn chúc mừng 
mà trong lòng thật chỉ vì miếng ăn ngon ngọt. Người 
ngu si không thấy được động cơ thật sự của bọn ấy, 
nên mở tiệc nhỏ thì mổ gà giết vịt, tiệc lớn thì xẻ lợn 
đâm dê, khiến từ đời này cho đến kiếp sau, oán thù cứ 
nối nhau vay trả, thật hết sức vô nghĩa. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

54

Làm thịt dê bị quả báo ngay1

Vào đời nhà Đường, trong khoảng niên hiệu Hiển 
Khánh,2 tại Trường An3 có người sinh con vừa đầy 
tháng, mở tiệc rất lớn chiêu đãi bạn bè thân quyến, định 
giết một con dê. Con dê ấy nhiều lần hướng đến người 
đồ tể mà bái lạy cầu xin, nhưng người ấy không quan 
tâm, cuối cùng cũng ra tay giết. Lát sau mang thịt dê 
cho vào nồi nấu. Người mẹ bế con đến xem, nồi nấu thịt 
dê tự nhiên vỡ tung, nước sôi đổ tràn xuống lửa nóng 
rồi bắn vọt lên như nhắm thẳng vào đầu, mặt của hai 
mẹ con. Chỉ trong chốc lát, cả hai đều bỏ mạng. 

LỜI BÀN

Vào thời đức Phật còn tại thế, một quỷ vương nọ có 
500 đứa con. Đứa nhỏ nhất tên là Tần-già-la. Quỷ mẹ 
rất hung bạo, thường bắt con trai, con gái của người 
mà ăn thịt. Đức Thế Tôn liền bắt lấy quỷ con Tần-già-
la nhốt bên trong một cái bát úp xuống. Quỷ mẹ bay 
đi tìm khắp thiên hạ, đến bảy ngày vẫn không tìm 
được, liền đến thưa hỏi Phật xem quỷ con giờ ở đâu. 
Đức Phật hỏi: “Nhà ngươi có 500 đứa con, chỉ mất 
mỗi một đứa, sao buồn đau sầu khổ đến thế? Người 
đời sinh con, lẽ nào không thương yêu, sao ngươi nỡ 
ăn thịt?” Quỷ mẹ đáp: “Nếu con tìm được Tần-già-la, 
từ nay về sau thề không giết hại con cái của người 
đời.” Đức Phật liền chỉ chỗ để cái bát có giấu Tần-
1 Trích từ sách Pháp uyển châu lâm. (Chú giải của soạn giả) 
2 Niên hiệu Hiển Khánh kéo dài trong khoảng các năm từ 656 đến 661.
3 Nay là Tây An.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

55

già-la bên trong. Quỷ mẹ và tất cả các con cùng nhau 
dùng hết thần lực để giở bát lên nhưng không thể lay 
động chút nào, liền quay sang cầu cứu đức Phật. Phật 
dạy: “Hãy thọ Tam quy, phát nguyện giữ theo Năm 
giới, con ngươi sẽ trở về.” Quỷ liền vâng lời Phật dạy. 
Đức Phật lại nói: “Hãy giữ giới cho tốt. Vào thời Phật 
Ca-diếp trước đây, ngươi từng là Vương nữ Yết-cơ. 
Bởi không giữ giới nên nay mới phải chịu quả báo 
đọa vào loài quỷ.”1

Than ôi, người đời [hung bạo] như quỷ mẹ kia, 
[ăn thịt con cái của muôn loài] nào phải ít đâu?

Khuyên những người thờ cúng tổ tiên2

Việc cúng kính ông bà tổ tiên, bất quá chỉ là hết 
lòng bày tỏ sự tưởng nhớ ân đức nguồn cội, còn 
như ông bà tổ tiên có đến hay không thật cũng chưa 
thể biết được. Vì sao vậy? Ông bà tổ tiên của chúng 
ta, nếu có tu phước ắt đã sinh vào hai cõi trời người, 
đang thọ hưởng phước báo, nếu tạo các nghiệp ác, 
ắt phải đang chịu khổ trong ba đường dữ. 

1 Trích từ kinh Tạp bảo tạng (雜寶藏經). (Chú giải của soạn giả) Tuy 
nhiên, chúng tôi không tìm thấy đoạn trích này trong kinh Tạp bảo 
tạng, mà tìm được trong sách Thích Ca Như Lai Ứng Hoá Lục (釋迦
如來應化錄), được xếp vào Vạn tục tạng, Tập 75, kinh số 1511, 
gồm 6 quyển. Nội dung trích dẫn thuộc quyển 2, trang 88, tờ c, bắt 
đầu từ dòng thứ 11 với câu: “Tạp bảo tạng kinh vân - 雜寶藏經云“ 
Có lẽ tiên sinh An Sĩ đã căn cứ câu này để dẫn chú. Nội dung trích 
dẫn có lược đi một số chi tiết nhưng không quan trọng.

2 Dưới đây khuyên việc không nên giết hại vật mạng để cúng giỗ ông 
bà tổ tiên.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

56

Tuy nhiên, những trường hợp được hưởng phước 
báo an vui e rằng chỉ có ít, mà những trường hợp 
đang chịu khổ não thật rất nhiều. Cho nên, con cháu 
có lòng hiếu thảo thì mỗi khi đến ngày kỵ giỗ, cúng 
kính ông bà tổ tiên, nên thành tâm kiên trì trai giới, 
niệm Phật tụng kinh, hồi hướng công đức [cầu cho 
ông bà tổ tiên sớm được siêu thoát] về Tây phương 
Tịnh độ, giúp ông bà tổ tiên được thoát khỏi nỗi khổ 
luân hồi. Như vậy mới là sự báo ân chân thật. 

Còn như việc giết hại vật mạng để cúng tế linh đình, 
chỉ càng làm tăng thêm nghiệp chướng của người chết. 
Người hiểu biết chân chánh, [nhìn thấy những việc ấy] 
thật không thể không khởi lòng thương xót. 

Giết hại vật mạng liên lụy đến người chết1

Vào thời Tiền Đường,2 có người cư sĩ họ Kim, 
thành tín kiên trì giữ gìn trai giới. Sau khi chết, người 
này có lần nhập vào một bé trai nói với người nhà 
rằng: “Ta tuy có tu hành nhưng nghiệp lành vẫn còn 
chưa đủ để được vãng sinh Tịnh độ. Nay đang ở cõi 
âm nhưng được an vui lắm, có thể tự do đi lại.” 

Sau đó một thời gian, họ Kim cũng nhập vào đứa 
bé trai ấy mà trách mắng vợ con rằng: “Tại sao lúc xây 
mộ cho ta lại giết gà cúng tế? Vì việc ấy mà bây giờ ta đi 

1 Trích từ sách Trúc song tùy bút (竹窗隨筆). (Chú giải của soạn giả) 
2 Nhà Đường cai trị từ năm 618, đến năm 690 thì Võ Tắc Thiên lập ra 

nhà Võ Chu. Đến năm 705, Đường Trung Tông lên ngôi nối lại nhà 
Đường nên gọi là Hậu Đường. Giai đoạn trước nhà Võ Chu được gọi 
là Tiền Đường.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

57

đâu cũng có hai người theo giám sát, không còn được 
tự do nữa.”

Khi ấy, đứa con dâu của họ Kim đang mang 
thai, người nhà liền đem việc ấy ra hỏi, họ Kim 
nói: “Lần này sẽ sinh con trai, mẹ tròn con vuông. 
Nhưng lần sau cũng sinh con trai nữa, mẹ con đều 
chết.” Mọi người đều lấy làm lạ, liền ghi chép lại lời 
ấy. Sau quả nhiên xảy ra đúng như vậy.

LỜI BÀN

Cúng tế không thể chỉ dùng rau cải sơ sài, [có thể 
bày biện thêm các loại bánh trái, nhưng] quan trọng 
nhất là không được giết hại vật mạng. 

Người đời mỗi khi thành tựu công danh, được 
như ý muốn, liền mổ lợn giết dê cúng tế tổ tiên thật 
linh đình. Bản thân người làm việc ấy vốn đã dương 
dương tự mãn, xem đó là việc làm vinh dự tổ tiên 
dòng tộc, mà những kẻ đứng ngoài cũng luôn dòm 
ngó vào, lao xao xưng tụng. Nhưng thử hỏi vào lúc 
ấy liệu ông bà tổ tiên có thực sự chạm đũa thọ hưởng 
được miếng nào chăng? 

Giết hại vật mạng như thế thật vô ích, chỉ khiến 
ông bà cha mẹ [quá cố] phải đắm chìm sâu hơn trong 
nghiệp chướng. Người chết mà biết được, ắt không 
khỏi đau đớn ôm lòng oán hận nơi chín suối. Thật 
không bằng những người nghèo khó chỉ dùng hoa 
quả canh rau đơn sơ mà thành tâm cúng tế tổ tiên, 
như thế chẳng phải lại là tốt hơn đó sao?



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

58

Khuyên những người cầu đảo thần linh

Người đời làm việc tạo tội mà cho là cung kính, 
lấy việc trái ngược với đạo trời mà cho là tu phúc, 
trong số đó không gì [sai lầm] hơn việc [giết hại vật 
mạng để] cúng tế đáp tạ thần linh. Trong việc cúng 
tế ấy, đáng giận hơn cả là những kẻ chuyên đứng ra 
thay thế người khác cúng tế cầu phúc.

Nói chung, việc sống thọ hay chết yểu đều do 
nhân tạo từ đời trước, nghiệp quả đã đến thì không 
thể trốn chạy. Ví như quan chức vâng lệnh bắt người, 
những kẻ thi hành công vụ lẽ nào lại chỉ vì chút miếng 
ăn mà thay thế người bị bắt phản hồi lên trên, hủy bỏ 
án lệnh hay sao? 

Bên trong các miếu tế thần đều u uất ngột ngạt, 
khắp nơi đều như thế. Chỉ vì người đời đã lâu quen 
thành thói tục, nên thảy đều bị bọn tiểu nhân tham 
ăn lừa bịp. Những kẻ tiểu nhân ấy thấy có người bị 
bệnh liền lập tức đến nhà thu tiền mua vật giết hại để 
cúng tế tà thần. Gia chủ si mê, không biết rằng việc 
ấy khiến cho người bệnh phải âm thầm chịu thêm 
tai họa, lại cho là tạo phúc, chẳng phải hết sức đáng 
thương đó sao?

Xin có lời khuyên hết thảy người đời, mỗi khi trong 
nhà có người bệnh tật, nên khuyến khích làm thiện tích 
đức để giảm nhẹ tai ách, tụng kinh lễ sám. Nếu thấy 
bệnh nguy kịch, nên khuyên người bệnh chuyên tâm 
niệm Phật, cầu nguyện được vãng sinh, như vậy thật là 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

59

công đức vô lượng vô biên. Hãy thận trọng đừng nghe 
theo lời dối trá của bọn bói toán, chỉ khiến cho người 
bệnh đã khổ càng thêm khổ mà thôi.

Tế trời gặp Phật1 

Vào thời đức Phật còn tại thế, có vị quốc vương 
tên là Hòa Mặc, kính tin và thờ phụng ngoại đạo. 
Khắp trong nước ấy, người dân đều tin theo tà thuyết, 
giết hại vật mạng để cúng tế.

Một lần mẹ vua bị bệnh, kéo dài đã lâu không 
thuyên giảm, vua liền triệu các thầy bà-la-môn đến 
hỏi nguyên nhân. Các bà-la-môn đáp rằng: “Do các 
vì sao bị đảo lộn, âm dương không điều hòa nên có 
bệnh như vậy.” 

Vua hỏi: “Có cách nào để khỏi bệnh chăng?”

Bọn bà-la-môn ấy đáp: “Phải chuẩn bị các con vật 
trâu, ngựa, dê, lợn cho đủ số một trăm, giết để tế trời, 
sau đó sẽ khỏi bệnh.”

Nhà vua lập tức cho chuẩn bị đủ số như vậy mang 
đến chỗ lập đàn tế trời. Đức Phật biết chuyện, khởi 
tâm đại từ, thương xót nhà vua ngu mê, liền hiện đến 

1 Trích theo kinh Pháp cú (法句經). (Chú giải của soạn giả) Tuy nhiên, 
chúng tôi không tìm thấy đoạn trích này trong kinh Pháp cú, mà tìm 
được trong sách Thích Ca Như Lai Ứng Hoá Lục (釋迦如來應化
錄), được xếp vào Vạn tục tạng, Tập 75, kinh số 1511, gồm 6 quyển. 
Nội dung trích dẫn thuộc quyển 2, trang 86, tờ b, bắt đầu từ dòng thứ 3 
với câu: “Pháp cú kinh vân - 法句經云“ Có lẽ tiên sinh An Sĩ đã căn 
cứ câu này để dẫn chú.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

60

chỗ ấy. Vua vừa nhìn thấy đức Phật từ xa liền vội thi 
lễ. Đến bên rồi thưa rằng: “Mẹ con bệnh đã lâu, nay 
con muốn tế trời để cầu xin cho mẹ.”

Đức Phật dạy: “Nếu muốn được lúa thóc, ắt phải 
cày ruộng; muốn được giàu có, phải tu tập bố thí; 
muốn được sống lâu, phải tu tập tâm đại từ; muốn 
được tri thức, phải chăm học hành. Bốn việc như thế, 
đều tùy nơi việc làm mà có được kết quả. Việc cúng 
tế cầu đảo rối loạn lẽ thường, lấy tà làm chính, giết 
hại sự sống để cầu được sống, thật quá xa với lẽ sống 
còn.”

Ngay khi ấy, đức Phật liền phóng hào quang chiếu 
sáng khắp đất trời. Đức vua được nghe thuyết pháp và 
nhìn thấy hào quang của Phật, liền sinh lòng hổ thẹn, 
sám hối tội lỗi, cuối cùng không tế trời nữa. Mẹ vua 
nghe qua sinh lòng vui mừng, bệnh tật tự nhiên tiêu 
trừ.

Đức vua Hòa Mặc từ đó về sau kính tin Tam bảo, 
thương dân như con, thường tu Mười nghiệp lành,1 

1 Mười nghiệp lành (Thập thiện nghiệp): Bao gồm: 1. Không sát sanh, 
thường làm việc tha thứ và phóng sanh. 2. Không trộm cắp, thường tu 
hạnh bố thí, giúp đỡ, san sẻ với mọi người. 3. Không tà dâm, luôn giữ 
lòng chung thủy một vợ một chồng. 4. Không nói dối, luôn nói lời chân 
thật. 5. Không nói lời trau chuốt, thô tục, thường nói những lời có ý 
nghĩa, có ích lợi. 6. Không nói đâm thọc, gây chia rẽ, thường nói những 
lời tạo ra sự đoàn kết, thương yêu nhau. 7. Không nói lời độc ác, gây 
tổn hại, thường nói những lời ôn hòa, nhu thuận. 8. Không tham lam, 
luôn quán xét rằng mọi thứ của cải vật chất đều chỉ là giả tạm, không 
thường tồn. 9. Không sân hận, thường tu tập hạnh từ bi, nhẫn nhục. 
10. Không ngu mê, tà kiến, thường sáng suốt tu tập theo chánh kiến.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

61

trong nước luôn được mưa thuận gió hòa, mùa màng 
bội thu.

LỜI BÀN

Tất cả chúng sinh [đủ phước đức] sinh lên cõi 
trời đều có đầy đủ sắc thân thanh tịnh, hào quang 
chói sáng rực rỡ, không có những thứ ô uế như máu 
mủ, đờm dãi, phân, nước tiểu... Món ăn là chất cam 
lộ, tự nhiên hóa hiện tùy ý. Chư thiên nhìn xuống 
cõi Diêm-phù-đề đầy những gai góc gò nỗng, máu 
thịt tanh hôi, thật không hề muốn thấy, muốn nghe, 
lại cầu mong các vị ấy cưỡi mây đến thọ hưởng [việc 
cúng tế máu thịt], quả thật là chuyện vô lý. 

Con gà do người nuôi, tuy ưa thích ăn loài rết, 
nhưng không thể vì thế lại mang rết đến dâng lên 
người mà cho đó là món ăn ngon. Còn như nói rằng 
chư thiên [tuy không ăn nhưng] chỉ thọ hưởng mùi 
vị món ăn, thì khắp cõi thiên hạ này lúc nào cũng có 
người nấu nướng thịt cá, mùi vị xông lên không dứt, 
hẳn chư thiên đã có thể thọ hưởng từ lâu, đâu phải 
đợi người cúng tế? Như nói rằng do có ý đặc biệt vì 
chư thiên mà giết hại vật mạng cúng tế thì chư thiên 
sẽ thọ hưởng, nhưng quốc vương Hòa Mặc nếu có 
cúng tế bất quá cũng chỉ trong một ngày, vậy những 
ngày sau đó chư thiên chẳng có gì để thọ hưởng sao? 

Kinh Thư có câu: “Ngũ cốc [dâng cúng] thật không 
có hương thơm, chỉ riêng đạo đức chói sáng [của con 
người] mới có hương thơm.” Kinh Dịch lại nói rằng: 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

62

“Nhà phía đông giết trâu, chẳng bằng nhà phía tây 
cúng kính đơn sơ nhưng chân thành.” Chỉ tiếc rằng 
người đọc sách không nhận hiểu được những ý nghĩa 
ấy [nên mới tin vào chuyện giết hại vật mạng để cúng 
tế cầu phúc.]

Giả tế thần cây phải sinh làm dê1

Xưa có một ông lão2 hết sức giàu có, một hôm 
bỗng muốn ăn thịt, liền chỉ vào một cái cây mọc ở đầu 
đám ruộng nhà mà bảo các con rằng: “Nhà ta có được 
sản nghiệp như hôm nay là nhờ vị thần cây ấy ban 
phúc. Các con hãy giết một con dê trong bầy mang 
đến cúng tế thần cây.”

Các con ông nghe lời, liền giết một con dê cúng 
tế thần cây, lại lập một miếu thờ thần ngay dưới gốc 
cây ấy.

Về sau, ông lão chết đi liền phải sinh làm một con 

1 Trích từ kinh Tạp bảo tạng (雜寶藏經), quyển 7. (Chú giải của soạn 
giả) Tuy nhiên, chúng tôi không tìm thấy câu chuyện này trong kinh 
Tạp bảo tạng, mà tìm được trong sách Pháp uyển châu lâm (法苑珠
林), được xếp vào Đại Chánh tạng, Tập 53, kinh số 2122, gồm 100 
quyển. Câu chuyện này thuộc quyển 62, trang 753, tờ b, bắt đầu từ 
dòng thứ 6 với câu: “Hựu Tạp bảo tạng kinh vân -又雜寶藏經云“ Có 
lẽ tiên sinh An Sĩ đã căn cứ câu này để dẫn chú. Chúng tôi đã so 
sánh nội dung với nguyên bản, tuy có khác biệt một số chi tiết nhưng 
không quan trọng.

2 Nguyên bản chỉ nói “Tích hữu lão công - 昔有老公”, nhưng An Sĩ toàn 
thư chép là: “Phật thế hữu nhất lão nhân - 佛世 有一 老人.” (Vào thời 
Phật tại thế có một ông lão...) Chúng tôi chọn dịch theo nguyên bản 
trong Pháp uyển châu lâm.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

63

dê trong nhà ấy. Đến lúc các con ông muốn cúng tế 
thần cây, liền chọn đúng con dê ấy định mang đi giết. 
Khi ấy, dê bỗng nói thành tiếng người rằng: “Cái cây 
ấy chẳng có thần linh nào cả. Ngày xưa ta vì muốn 
ăn thịt nên bày chuyện nói dối, bảo các con cúng 
tế, phần thịt cúng tế ấy các con đều cùng ăn với ta, 
nhưng không ngờ quả báo lại riêng ta phải gánh chịu 
trước nhất.”

Lúc bấy giờ có một vị tỳ-kheo đã chứng quả A-la-
hán vừa đến đó khất thực, liền dùng thần thông giúp 
cho những người con đều nhìn thấy được con dê ấy 
chính là cha họ ngày trước. Sau khi biết rõ sự thật, họ 
liền phá bỏ miếu thờ thần cây. Từ đó về sau sám hối tội 
lỗi, tu tạo phước đức, từ bỏ không bao giờ giết hại vật 
mạng nữa.

LỜI BÀN

Kinh Tăng nhất A-hàm dạy rằng: “Có năm loại bố 
thí không hề được phước. Một là giúp cho người khí 
giới để giết hại, hai là giúp cho người thuốc độc để hại 
người khác, ba là giúp cho người trâu dữ không thuần 
tính [có thể gây hại], bốn là giúp cho người phụ nữ dâm 
loàn [khiến người hư hỏng], năm là xây dựng miếu thờ 
tà thần.”1 

Người đời có những kẻ si mê, được gặp ruộng 

1 An Sĩ toàn thư dẫn chú kinh Tăng nhất A-hàm (51 quyển), quyển 
28. Tuy nhiên, chúng tôi tìm thấy đoạn trích này hiện nay nằm trong 
quyển 27, thuộc Đại Chánh tạng, Tập 2, kinh số 125, trang 699, tờ a, 
từ dòng thứ 13 đến dòng thứ 15.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

64

phước Tam bảo thì không chịu cúng dường bố thí, 
nhưng đối với những miếu thờ quỷ thần tà vạy thì 
mừng vui góp sức xây dựng. Đó là vì con mắt chân 
chánh chưa được khai mở. Một khi xây dựng thành 
tựu, lại cho ghi khắc tên tuổi rằng “ngày ấy tháng ấy 
năm ấy, do tên tuổi ấy kiến lập”, rồi dương dương 
tự mãn cho rằng mình đã bỏ tiền tạo được phúc lớn. 
Than ôi, đâu biết rằng từ đó về sau, lễ cúng lớn thì giết 
dê mổ lợn, lễ cúng nhỏ thì gà, vịt, cá, tôm... phải đau 
đớn rên xiết vì dao thớt cắt xẻ, phải tuyệt vọng giãy 
giụa trong nước sôi dầu nóng, không thể biết được đã 
lên đến số lượng là bao nhiêu trăm ngàn vạn ức. Quả 
thật là: “Thiên đường còn chưa thành tựu, địa ngục 
trước đã nên hình.” Khổng tử có nói: “Đối với những 
thần linh không đáng cúng tế mà cúng tế, đó gọi là 
tà vạy. Cúng tế tà vạy thì không có phúc đức.” Lành 
thay lời dạy của bậc thánh nhân, thật không khác biệt 
với lời Phật dạy.

Thần Đông Nhạc xin thọ giới1

Vào đời nhà Đường có thiền sư Nguyên Khuê, 
vốn họ Lý, quê ở Y Khuyết.2 Ngài thọ giới cụ túc3 vào 

1 Trích từ sách Truyền đăng lục (傳燈錄). (Chú giải của soạn giả) Tên 
gọi đầy đủ là Cảnh Đức Truyền Đăng Lục (景德傳燈錄), được xếp vào 
Đại Chánh tạng, thuộc Tập 51, kinh số 2076, tổng cộng 30 quyển. 
Nội dung trích dẫn này thuộc quyển 4, trang 233, tờ b, bắt đầu từ 
dòng thứ 7.

2 Nay là Hà Nam, Lạc Dương.
3 Thọ giới Cụ túc, cũng gọi là thọ Đại giới, nghĩa là chính thức được thọ 

nhận đầy đủ giới luật của một vị tỳ-kheo.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

65

niên hiệu Vĩnh Thuần năm thứ hai.1 Về sau, ngài yết 
kiến Quốc sư Huệ An, có chỗ tỏ ngộ về thiền được 
Quốc sư ấn chứng, liền chọn đất Bàng Ổ ở núi Thái 
làm nơi ẩn cư. 

Một hôm, có người tìm đến chỗ thiền sư, trông 
dáng vẻ khác thường, đầu đội mão quan, lại có tùy 
tùng theo hầu đông đảo, oai vệ. Vừa gặp nhau, người 
ấy liền hỏi: “Thầy có thể biết được ta là ai chăng?” 
Thiền sư đáp: “Ta xem tất cả chúng sinh đều bình đẳng 
như nhau, không có sự phân biệt.”

Người lạ nói: “Ta là Nhạc đế,2 nắm giữ quyền 
sinh sát đối với người đời, có thể ban sống, có thể bắt 
chết, sao thầy có thể xem đồng như những kẻ tầm 
thường?”

Thiền sư nói: “Ta vốn không sinh, ông làm sao bắt 
ta chết được? Thân ta như hư không, ông có thể hủy 
hoại được hư không chăng?”

Nhạc đế liền cúi đầu lạy, thưa rằng: “Bạch thầy, 
con là một vị thần thông minh chính trực, hơn hẳn 
những vị thần khác. Xin thầy truyền thụ cho con giới 
luật chân chánh, giúp con có thể thoát khỏi luân hồi.”

Thiền sư liền lên tòa cao, đốt hương trầm, thần 
thái trang nghiêm, gọi thần hỏi: “Nay truyền thụ cho 
1 Tức là năm 683.
2 Nhạc đế: nói đủ là Đông nhạc Thái sơn Thiên tề Nhân thánh đại đế, 

cũng gọi là Đông Nhạc Thánh đế, là một trong Ngũ Nhạc Đại đế, tức 5 
vị thần chủ quản 5 ngọn núi lớn, bao gồm: Thái sơn, Hành sơn, Tung 
sơn, Hằng sơn và Hoa sơn. Thần Đông Nhạc chủ quản núi Thái sơn, 
được xem là quan trọng nhất, đứng đầu trong Ngũ Nhạc.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

66

ông năm giới. Thứ nhất, ông có thể giữ giới dâm được 
không?”

Thần thưa: “Con đã có vợ.”

Thiền sư nói: “Không ngăn việc ông có vợ, chỉ là 
không được có lòng tà vạy với nữ nhân nào khác.”

Thần cúi lạy thưa: “Vậy con có thể giữ được.” 

Thiền sư lại hỏi: “Ông có thể giữ giới không trộm 
cướp được chăng?”

Thần nói: “Con không hề đói thiếu, có lý nào lại 
phải làm việc trộm cướp?”

Thiền sư đáp: “Không phải như ông nghĩ. Giới 
này có nghĩa là không được vì nhận sự cúng tế thờ 
phụng mà ban phúc cho kẻ ác, hoặc vì không được 
cúng tế mà giáng họa cho người hiền lành.”

Thần cúi lạy thưa: “Vậy con có thể giữ được.” 

Thiền sư lại hỏi: “Ông có thể giữ giới không giết 
hại được chăng?”

Thần nói: “Con nắm giữ đại quyền sinh sát, làm 
sao có thể không giết người?”

Thiền sư đáp: “Không phải vậy. Giới này có nghĩa 
là không được giết người quá mức cần thiết, hoặc giết 
nhầm lẫn, hoặc giết vì nghi ngờ, hoặc giết vì cẩu thả, 
chưa tra xét kỹ.”

Thần cúi lạy thưa: “Vậy con có thể giữ được.” 

Thiền sư lại hỏi: “Ông có thể giữ giới không nói 
dối được chăng?”



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

67

Thần nói: “Con là thần minh chính trực, làm sao 
lại có thể nói dối?”

Thiền sư nói: “Không phải vậy. Giới này có nghĩa 
là phải thận trọng lời nói, trước sau đều phải hợp với 
lòng trời.”

Thần cúi lạy thưa: “Vậy con có thể giữ được.” 

Thiền sư lại hỏi: “Ông có thể giữ giới không uống 
rượu được chăng?”

Thần lại cúi lạy thưa: “Con có thể giữ được.”

Thiền sư dạy: “Như vậy là ta đã truyền thụ cho ông 
năm giới, là những giới căn bản nhất do đức Phật chế 
định.”

Thiền sư cùng với thần tiếp tục đàm đạo hồi lâu. 
Thần lại thưa với thiền sư: “Con đã được thầy dạy dỗ 
giáo huấn, mong được đền đáp ơn thầy. Xin thầy sai 
bảo con làm một việc ở thế gian này, để con hiển lộ 
chút thần thông, khiến những người chưa có lòng tin 
đều sinh khởi tín tâm.”

Thiền sư từ chối, thần cố sức thỉnh cầu. Cuối 
cùng, thiền sư liền nói: “Phía đông chùa cần chắn gió 
nhưng trống trải không có cây. Núi phía bắc lại rất 
nhiều cây cối, nhưng không phải hướng cần che chắn. 
Ông có thể dời cây cối ở núi phía bắc sang phía đông 
chùa được không?”

Thần nói: “Xin vâng lệnh thầy. Chỉ có điều trong 
đêm nay sẽ có sự chấn động ồn náo, xin thầy đừng 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

68

sợ.” Nói rồi liền lễ bái xin từ biệt. Thiền sư tiễn ra cửa, 
đưa mắt nhìn thấy tùy tùng nghi vệ như bậc vua chúa, 
mây lành ráng hồng vây phủ, sương khói ẩn hiện, cờ 
phướn lọng ngọc uy nghi, từ từ bay lên không trung 
rồi biến mất.

Đêm hôm đó, quả nhiên có gió bão nổi lên, sấm 
nổ ầm ầm, mây đen cuồn cuộn, sét đánh chói lòa. Đến 
sáng sớm ra nhìn thì thấy bao nhiêu tùng bách bên 
núi phía bắc quả nhiên đều đã dời cả sang phía đông, 
sum suê rậm rạp.

Đến năm Bính Thìn thuộc niên hiệu Khai Nguyên 
năm thứ tư,1 thiền sư có lời dặn lại đệ tử rằng: “Ta từ 
trước đến giờ vẫn ở nơi ngọn núi phía đông chùa, sau 
khi chết có thể dựng tháp ở đó.”

Dặn dò xong, thiền sư an nhiên thị tịch.

LỜI BÀN

Các vị thần linh trên đất liền hay dưới vùng sông 
nước, hết thảy đều đã từng tu phúc trong những đời 
trước. Chỉ có điều vì không phát tâm Bồ-đề nên một khi 
thọ hưởng phước báo liền trở thành mê muội, [không 
còn phân biệt rõ chánh tà]. Lại có những vị tỳ-kheo thọ 
trì giới luật, khi được tái sinh làm người quyền quý thì 
rơi vào việc ăn thịt uống rượu, hủy báng Tam bảo. Đó 
đều là do họ chỉ biết tu phúc lành mà không tu tập trí 
huệ. 

1 Tức là năm 716.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

69

Thuở xưa, đức Thế Tôn khi chưa thành đạo, thiền 
tọa đoan nghiêm dưới cội Bồ-đề. Ma vương Ba-tuần 
lo sợ về sự thành đạo của ngài nên mang theo tám 
triệu chúng ma muốn đến làm hại. Ma vương nói với 
Phật rằng: “Thái tử Tất-đạt-đa, ông mau đứng lên rời 
đi nơi khác. Nếu ông không đi, ta sẽ nắm chân ông 
ném ra ngoài biển.”

Đức Phật bảo Ma vương: “Ta quán xét thấy trong 
khắp cõi thế gian này không ai có thể ném ta ra ngoài 
biển. Đời trước ông từng xây dựng một ngôi chùa,1 
thọ trì Bát quan trai giới2 trong một ngày đêm, lại 
từng cúng dường thức ăn cho một vị Phật Bích-chi, 
do những phước báo đó mà được sinh lên tầng thứ 
sáu cõi trời Dục giới, làm Đại Ma vương.3 Còn ta đã 

1 Nguyên bản Hán văn khắc là: “曾作一 寺主 - tằng tác nhất tự chủ”, 
có thể hiểu là “đã từng làm người chủ trì (hay trụ trì) một ngôi chùa”. 
Tuy nhiên, đối chiếu nguyên bản trong Tạp bảo tạng kinh thì câu này 
là: “但 曾作一 寺- đãn tằng tác nhất tự” (trang 481, tờ b, dòng thứ 21), 
nghĩa là “chỉ từng xây dựng một ngôi chùa”. Như vậy, An Sĩ toàn thư đã 
khắc thừa một chữ dễ gây hiểu lầm, tuy rằng câu trên vẫn có thể được 
hiểu là “người chủ trì việc xây dựng chùa”.

2 Giới Bát quan trai là giới do đức Phật chế định cho phép người cư 
sĩ có thể thọ trì trong một ngày đêm, bao gồm tám điều giới và một 
trai pháp. Tám điều giới là: 1. Không giết hại, 2. Không trộm cắp, 3. 
Không dâm dục, 4. Không nói dối, 5. Không uống rượu, 6. Không 
dùng hương hoa trang điểm, 7. Không đàn ca, hát xướng hoặc nghe 
người khác đàn ca hát xướng... 8. Không ngồi, nằm trên giường ghế 
cao rộng. Và một trai pháp là không ăn quá giờ ngọ (12 giờ trưa).

3 Dục giới có 6 tầng trời, tầng trời thứ sáu là cao nhất, bao gồm: 1. Tứ đại 
vương chúng thiên, 2. Tam thập tam thiên (hay Đao-lợi thiên), 3. Dạ ma 
thiên, 4. Đâu-suất thiên, 5. Lạc biến hóa thiên, 6. Tha hóa tự tại thiên. 
Ma vương Ba-tuần là thiên chủ ở Tha hóa tự tại thiên.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

70

trải qua vô số kiếp rộng tu các công đức, cúng dường 
vô số đức Phật, ông sao có thể làm hại được ta?”

Ma Ba-tuần liền hỏi: “Lời ông nói đó có gì làm chứng 
cứ?”

Đức Phật chỉ tay xuống đất, nói: “Cõi đất này làm 
chứng cho lời nói của ta.”

Đức Phật vừa dứt lời thì cõi đất chấn động, vô số địa 
thần từ dưới lòng đất cùng phóng vọt lên, quỳ gối chắp 
tay bạch Phật rằng: “Bạch Thế Tôn, chúng con xin làm 
chứng. Lời Phật nói đó hoàn toàn chân thật, không hề 
hư dối.”1

Cho nên có thể biết rằng, hai việc tu phước và tu 
huệ phải đồng thời chú trọng, không được thiên lệch 
hay bỏ sót một bên. Như Đông nhạc Thánh đế,2 có thể 
nói là không mê mờ nhân lành chân chánh [đời trước]. 
Vì thế nên trong lời dạy của thiền sư có nói: “Không 
được vì nhận sự cúng tế thờ phụng mà ban phúc cho 
kẻ ác, hoặc vì không được cúng tế mà giáng họa cho 
người hiền lành.” Rõ ràng là lời dạy [cho người] sau 
khi thọ giới. Người đời không suy xét kỹ, giết hại oan 
uổng biết bao sinh linh vật mạng, thật đáng buồn thay!

1 Chuyện này có ghi chép trong Tạp bảo tạng kinh. (Chú giải của soạn 
giả) Tạp bảo tạng kinh (雜寶藏經) được xếp vào Đại Chánh tạng, Tập 
4, kinh số 203, trang 481, tờ b, bắt đầu từ dòng thứ 16. 

2 Tức thần Đông Nhạc.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

71

Quan Công hộ trì Chánh pháp1

Quan Công tên húy là Vũ, tự là Vân Trường, sống 
vào đời Hậu Hán. Sau khi chết, ông vâng theo sắc chỉ 
của Ngọc đế làm vị thần cai quản những việc thuộc 
phạm vi văn chương khoa cử, cùng những sổ sách ghi 
chép việc thiện ác của người đời. Trải qua các triều 
đại, ông luôn được ban phong, xưng tụng bằng các 
danh hiệu cao quý. Ông quy y Tam bảo, phát nguyện 
cứu giúp người đời.

Khoảng đầu triều Minh, ông từng giáng bút2 tại 
một nhà quan lớn, khuyên người đời tu tập việc thiện. 
Nhân đó có nói rằng: “Ta đã quy y với Đại sĩ Quán 
Âm, cùng Thiên tôn Vi Đà lo việc hộ trì Chánh pháp. 
Vì thế, người đời khi cúng tế ta không được dùng 
rượu thịt.” Câu chuyện ấy truyền khắp xa gần, nên 
trong các chùa, miếu đều có thờ tượng Quan thánh 
Đế quân. Những sự cảm ứng hiển linh xưa nay rất 
nhiều.

LỜI BÀN

Tôi từng đọc qua những sách vở của Đạo gia, thấy 
trong đó có sách “Văn Xương sám” gồm 3 quyển, 
được cho là do Đế Quân giáng bút viết thành. Trong 

1 Trích từ sách Quan đế kinh chú (關帝經註) của Đạo gia (tức Lão giáo). 

(Chú giải của soạn giả) 
2 Giáng bút (降筆): cũng gọi là giáng cơ (降箕), là một nghi thức của Đạo 

gia, sử dụng một bàn gỗ chứa gạo tấm hoặc cát. Người giáng cơ sẽ 
vạch lên đó thành chữ để hiển thị ý muốn nói.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

72

sách ấy hầu hết đều dùng những lời dạy trong Kinh 
điển nhà Phật, tuy sự rộng lớn viên dung không thể 
sánh được với sách “Lương hoàng sám”, nhưng sự 
quy ngưỡng, tin tưởng vào Tam bảo cũng không kém 
so với lời của Quan Công. Nhân đó cảm thấy cả hai 
vị đều thật đáng ca ngợi, cùng chưởng quản việc văn 
chương, khoa cử, những người tham gia thi cử đều 
phải thông qua sự soát xét chọn lựa của các ngài. Ra 
cổng nhà trời, vào cửa địa phủ, uy quyền của các ngài 
thật hiển hách lớn lao, thế mà cũng phải khâm phục 
quy ngưỡng, hướng về theo Phật, thì sự rộng lớn 
mênh mông của Phật pháp không cần biện luận cũng 
đã có thể thấy được rõ ràng.

Mạnh tử từng xem Bá Di, Thái Công như bậc cha già 
của cả thiên hạ, nói rằng: “Cha già của thiên hạ [là Bá Di, 
Thúc Công] đều đã quy phục [Văn vương] thì [người 
trong thiên hạ là] con cháu còn theo ai khác được?”

Tôi đối với hai vị Đế quân là Văn Xương và Quan 
Công, cũng muốn nói lời tương tự như Mạnh tử. [Uy 
dũng như các vị còn quy ngưỡng theo về cửa Phật, thì 
người trong thiên hạ còn theo ai khác được?]

Khuyên những người xem sao bói toán

Dùng dao gậy để giết hại, thật rõ ràng dễ thấy. 
Dùng lời nói để giết hại, thật kín đáo khó lường. Hãy 
xét như việc các thầy bói đoán bệnh cho người, thế nào 
cũng nói “do bị thần nọ, thần kia... bắt tội”, rồi xúi giục 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

73

những kẻ ngu mê nhầm tin theo, giết hại đủ các loài 
tôm, cá, gà, ngỗng... không việc gì không làm. Do đó mà 
những con vật bị giết hại không khỏi nhiều đời oán hận 
người bệnh, cũng đời đời oán hận thầy bói đoán bệnh 
kia. Như vậy, chẳng phải một lời nói của thầy bói thật 
đã gây hại lớn lao đó sao? Dám khuyên hết thảy những 
người làm nghề bói toán, mỗi khi gặp người nhờ đoán 
bệnh, hãy khuyên người ta nên làm thiện tích phước, ăn 
chay niệm Phật. Ví như cho rằng quả thật có quỷ thần 
bắt tội, không thể không cúng tế, thì vẫn có thể khuyên 
người dùng các món hương hoa, rau cải chay lạt để thay 
cho thịt cá. 

Thầy bói chịu quả báo1

Vùng Giang Lăng2 có một thầy bói họ Lữ, mỗi 
khi bói việc cho người ta đều bảo họ phải giết vật 
mạng [cúng tế]. Hôm nọ đến một nhà có bệnh, vừa 
sắp đoán bệnh cho chủ nhà thì bỗng ngã lăn ra đất 
chết. Hai hôm sau tự sống lại. Có người hỏi nguyên 
nhân, liền kể lại rằng: 

“Tôi nhìn thấy một ác quỷ cao hơn một trượng,3 
bắt tôi dẫn đến chỗ Diêm vương. Diêm vương bảo 
rằng tôi nói bừa chuyện họa phúc của người khác, 
hại chết nhiều sinh linh vật mạng, nên hết lời quát 
mắng, quở trách. Lại nhìn thấy có hàng trăm tù quỷ, 

1 Trích từ sách Quảng nhân lục (廣仁錄). (Chú giải của soạn giả) 
2 Thuộc tỉnh Hồ Bắc.
3 Mỗi trượng ngày xưa có 10 thước, mỗi thước khoảng 33 cm. Như vậy 

một trượng khoảng 3,3 mét.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

74

khóc lóc thảm thiết rồi mắng tôi: ‘Bọn ta vì lầm tin lời 
ông mà nay phải chịu tội.’ Bọn họ mắng rồi kéo nhau 
mang cả gông cùm đến mà đánh tôi. Tôi lại nhìn thấy 
vô số cầm thú, tất cả đều gầm thét, trừng mắt giận 
dữ, tranh nhau kéo đến bắt lấy tôi mà cắn xé. Bấy 
giờ, Diêm vương muốn xua tôi vào ngục, bỗng có một 
người mặc áo xanh thưa rằng: ‘Người này tuổi thọ 
dương gian chưa dứt, hãy tạm thả ra, sau này sẽ truy 
xét.’ Do đó mà được sống lại. Còn về người bệnh nhà 
này, tôi nghe đã có tên rồi, e rằng sẽ không qua khỏi.”

Quả nhiên, chỉ mấy ngày sau thì người bệnh ấy 
chết. Thầy bói từ đó bỏ nghề, lại ghi chép chuyện này 
truyền rộng khắp nơi để khuyên răn người đời.

LỜI BÀN

Thành hoàng, thổ địa, thần sông, hà bá... người 
đời có nhiều kẻ sai lầm tôn xưng là Bồ Tát. Thậm chí 
giết hại vật mạng cúng tế mà cũng gọi là cúng Phật! 
Than ôi, những hàng quỷ thần nhỏ nhoi ấy mà lạm 
xưng tôn hiệu của chư Phật, Bồ Tát, thì có khác nào 
gỗ mục mà xem như chiên-đàn quý giá! Lại cũng như 
trong các sách lịch sử đều thấy có ghi: “Tây vực có 
vị thần gọi là Phật.” Đó là rõ ràng Phật hiệu mà trở 
ngược lại xem như quỷ thần. Chỉ vì không có được 
cái nhìn chân chánh nên mới rơi vào sai lầm đến mức 
như thế.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

75

Khuyên những người mở tiệc đãi khách1

Người đời đều ghét sự tổn hại, nhưng ai ai cũng 
làm những chuyện gây tổn hại. Người đời đều sợ đọa 
lạc, nhưng ở đâu cũng gieo trồng nhân đọa lạc. Có 
người vô cớ bị cha mẹ mắng là đồ chó, lợn, đồ súc 
vật, liền buồn rầu không vui, giận cha mẹ đã sỉ nhục 
mình. Đối với cái tên gọi “chó, lợn, súc vật” mà còn 
căm ghét, chỉ sợ bị gán ghép cho mình, thì lẽ ra đối 
với việc thực sự sa đọa làm chó lợn, súc vật ắt phải 
hết sức sợ sệt, chỉ e không biết cách nào để dứt khoát 
tránh xa. Thế mà chỉ riêng một việc đãi đằng quan 
khách liền luộc cá, nấu tôm, mổ gà, giết vịt, [dù biết] 
quả báo nhất định phải chịu khổ đau trong ba đường 
dữ mà vẫn không chịu tỉnh ngộ, như vậy chẳng phải 
là chỉ ghét cái danh xưng mà không biết sợ mối họa 
thực sự [phải làm súc vật] đó sao? 

Kinh Lăng nghiêm dạy rằng: “Vì người ăn thịt dê 
nên dê chết sinh làm người, người chết sinh làm dê [để 
trả món nợ ăn dê]. Ăn thịt các chúng sinh khác cũng 
vậy, sinh ra rồi chết đi, đời này sang đời khác ăn thịt lẫn 
nhau, cùng tạo nghiệp ác, tiếp nối mãi không dứt.” Đức 
Phật không nói lời dối gạt, sao có thể ngờ vực không 
tin? Cho nên biết rằng, mổ gà thì chịu quả báo làm gà, 
giết chó ắt chịu quả báo làm chó, lẽ ấy tất nhiên. Than ôi, 
trước đây cha mẹ mắng [ta là chó, lợn] thì không muốn 
nhận, nay chỉ vì miếng ăn trong miệng của người khác 
mà tự mình [tạo nhân để phải] làm chó, lợn. Chỉ vì một 

1 Dưới đây khuyên không nên giết hại vật mạng để chiêu đãi quan 
khách.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

76

lúc vui đùa yến tiệc mà tự mình [tạo nhân để phải] làm 
chó, lợn. Đó chẳng phải là điều không nên làm mà đã 
làm rồi đó sao?

Chồng giết dê hóa ra giết vợ1

Đời Bắc Tống, Lưu Đạo Nguyên từng làm quan 
huyện lệnh Bồng Khê. Sau khi thôi việc về quê, một 
hôm đến chơi nhà họ Tần, nghỉ lại một đêm. Nửa 
đêm nằm mộng thấy một phụ nữ khóc nói với ông 
rằng: “Tôi là vợ của chủ nhà họ Tần này, từng đánh 
chết một người thiếp của chồng, âm phủ xử tôi sau 
phải chết để đền mạng, lại phải đọa làm thân dê. 
Hiện đang bị nhốt trong chuồng, sáng mai sẽ bị giết 
để đãi ông. Thân tôi dù chết cũng đáng tội chẳng tiếc 
gì, hiềm vì trong bụng đang có dê con, nếu lại vì tôi 
mà chết thì tội của tôi càng thêm nặng.” 

Lưu Đạo Nguyên đợi đến sáng mới đem chuyện 
ấy ra nói thì dê đã bị giết rồi. Cả nhà họ Tần nghe 
chuyện đều hết sức kinh sợ, liền đặt dê con trở lại vào 
bụng mẹ rồi mang ra đồng chôn cất.

LỜI BÀN

Xưa, ở thành Xá-vệ có một vị trưởng giả tên là 
Đô-đề. Một hôm, lúc ông ấy đi vắng, đức Thế Tôn 
đến nhà ấy nhìn thấy một con chó trắng đang nằm 
trên giường, ăn vụng thức ăn lấy trên bàn ăn. Con 
chó thấy Phật đến liền nhảy xuống giường mà sủa. 
1 Trích từ sách Quảng nhân lục (廣仁錄). (Chú giải của soạn giả) 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

77

Đức Phật bảo nó: “Đời trước ngươi tham tiếc tài sản, 
không chịu bố thí giúp người, nên ngày nay phải chịu 
đọa như vậy.”

Con chó nghe vậy ra vẻ buồn giận, nằm lỳ dưới 
đất không chịu ăn. Ông Đô-đề quay về nhà, thấy [con 
chó như] vậy thì khởi tâm sân hận, liền tìm đến chỗ 
đức Phật [cật vấn]. Phật dạy: “Con chó ấy vốn là cha 
ông ngày trước. Nếu ông không tin cứ về nhà hỏi nó, 
bảo nó chỉ chỗ giấu vàng bạc châu báu thì biết.” Ông 
Đô-đề nghe vậy thì vừa thẹn vừa sợ, liền theo đúng 
lời Phật dạy về nhà hỏi con chó chỗ giấu vàng bạc 
châu báu. Con chó lập tức chạy nhanh đến chui vào 
dưới giường, dùng chân ra sức bới đất, quả nhiên đào 
chỗ ấy lên tìm được rất nhiều vàng bạc châu báu. Ông 
Đô-đề khi ấy mới tin lời Phật dạy, phát tâm quy y 
Tam bảo.1

Vì thế nên đức Phật dạy rằng, các loài có mạng 
sống đều có thể là cha mẹ, thân quyến từ nhiều đời 
trước của chúng ta. Mỗi kiếp sinh ra làm người, tất 
nhiên đều có cha mẹ, quyến thuộc. Từ vô thủy đến 
nay, nếu chúng ta thác sinh qua số kiếp nhiều như số 
cát một sông Hằng, ắt phải từng có số cha mẹ, thân 
bằng quyến thuộc của số kiếp nhiều như số cát một 
sông Hằng; nếu thác sinh qua số kiếp nhiều như số 
cát trăm ngàn sông Hằng, ắt phải từng có số cha mẹ, 
thân bằng quyến thuộc của số kiếp nhiều như số cát 
trăm ngàn sông Hằng, lẽ nào có thể mê muội giết bừa 
được sao?
1 Chuyện này được ghi chép trong kinh Trung A-hàm.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

78

Lấy như việc con dê của nhà họ Tần, trong lúc bị 
giết, cả nhà đều chỉ cho đó là một con dê. Người chồng 
không biết là đang giết vợ để đãi khách, con không biết 
là đang giết mẹ để vui chén cùng người, người giúp 
việc cũng không biết là đang giết bà chủ mình để làm 
vật nấu nướng. Cho đến khi sự đã rồi, chồng mới biết 
đó là kẻ trước đây từng chung chăn gối, con mới biết 
đó là người trước đây từng thương yêu bảo bọc mình, 
người giúp việc mới biết con vật có miệng không nói 
được, phải ôm hận mà chết kia chính là bà chủ trước 
đây từng lo liệu đảm đang việc nhà. Nhưng đến lúc ấy 
thì dù có tan xương nát thịt cũng không thể nào chuộc 
lại được lỗi lầm, vãn hồi sinh mạng cho dê kia.

Giá như nhà họ Tần có giữ giới không giết hại, ắt là 
chồng đã cứu được vợ, con đã cứu được mẹ, người giúp 
việc đã cứu được bà chủ, đâu đến nỗi chỉ vì một người 
khách quen biết sơ sài mà giết hại chính người thân cốt 
nhục của mình! 

Cho nên, những ai thường giết hại vật mạng để 
đãi đằng quan khách phải biết đau lòng mà nhất thiết 
từ bỏ không làm nữa.

Giết hại quá nhiều biến thành lợn

Trong khoảng niên hiệu Chánh Đức triều Minh,1 
có một người đã đỗ cử nhân, gia đình hết sức giàu có, 
thường giết hại vật mạng, mỗi lần đãi khách giết đến 

1 Tức vào triều Minh Vũ Tông. Niên hiệu Chánh Đức kéo dài từ năm 
1506 đến năm 1521.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

79

ba, bốn con lợn. Một đêm nọ, người này mộng thấy 
thần Thành hoàng hiện đến nói: “Nhà ngươi giết hại 
vật mạng không đếm xuể, rồi đây sẽ bị biến thành lợn.”

Nhưng rồi vẫn chứng nào tật nấy, không chịu răn 
ngừa. Trải qua khoảng nửa năm sau, ông ta đột ngột 
lăn ra chết. Sau khi đã liệm vào quan tài, bỗng nghe 
bên trong có tiếng động, mọi người liền mở nắp quan 
ra xem thì thấy thi hài đã biến thành lợn.

LỜI BÀN

Người đời giết hại vật mạng, phần nhiều là để 
đãi đằng quan khách. Nhưng không biết xét lại rằng 
những bạn bè thân mật đó, trong khi cùng ta ăn uống 
thì người nào cũng xưng là thân thiết. Nhưng ngày 
sau gặp gỡ trên đường, bất quá cũng chỉ chào nhau 
một tiếng rồi đi. Nếu gặp hoạn nạn cần người tương 
trợ thì trong số ấy ngàn người cũng khó tìm được 
một, hai. Trong khi đó, khổ báo trong ba đường dữ 
[do nghiệp ác giết hại] thì cõi âm đã định sẵn rồi. Một 
khi đến trước điện Diêm vương, liệu có thể viện dẫn 
bọn quan khách ấy ra để giảm tội được chăng?

Xét như việc ông cử nhân kia đãi khách, ắt không 
khỏi luôn tự cho mình là hào hiệp phóng khoáng, nhiều 
tình cảm. Đến khi thi hài bị hóa thành lợn, tiếng xấu lan 
truyền khắp nơi, chẳng biết lúc ấy có còn gì là đắc chí?

Khói đen báo trước tai họa1 
1 Chuyện này do một người bạn tôi trực tiếp kể lại. (Chú giải của soạn 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

80

Ở Côn Sơn1 có người họ Hứa, nhà giàu có, tính 
hiếu khách, chuyện ăn uống luôn đòi hỏi phải ngon 
miệng, thịnh soạn, nên giết hại vật mạng nhiều không 
đếm xuể.

Khoảng năm Ất Dậu thuộc niên hiệu Thuận Trị,2 
trong nhà bếp bỗng xuất hiện một đám khói đen lớn 
như cái bánh xe, bay quanh sân một vòng rồi tan mất. 
Không bao lâu sau xảy ra việc quân phương bắc kéo 
đến vây hãm thành, cả nhà ấy có 40 người đều bị giết 
sạch.

LỜI BÀN

Nhà giàu có thì bếp núc chính là nơi hội tụ những 
oan nghiệp oán hận lớn lao. Tuy chỉ vuông vức mỗi 
bề chừng ba, bốn mét, nhưng tiếng khóc la cầu cứu 
thường xuyên vang lên trong ấy. Mẹ con ly tán cũng 
thường xuyên xảy ra nơi ấy; banh gan mổ ruột, moi 
tim móc phổi cũng thường xuyên xảy ra nơi ấy. Oán 
khí tích lũy lâu ngày có thể thấy chứa đầy nơi ấy. Ma 
quỷ oán hận khóc than, tiếng buồn đau vang suốt 
đêm thâu. Có khi chúng hiện hình thành ma không 
đầu, hoặc hiện thân hình đầy máu me, hoặc hiện hình 
hai mắt nhắm nghiền, hoặc mắt trợn trừng, hoặc hiện 
hình lắc đầu đập cánh, hoặc phát âm thanh phì phò 
như phun máu, hoặc tiếng rên rỉ đau đớn, hoặc tiếng 

giả) 
1 Nguyên bản khắc là Ngọc Phong, tên gọi khác của Côn Sơn, quê 

hương của tiên sinh Chu An Sĩ. 
2 Tức là năm 1645, niên hiệu Thuận Trị năm thứ hai.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

81

than vãn khổ sở, tất cả đều nghiến răng đấm ngực, 
nhe nanh múa vuốt, quyết được đối mặt trả oán mới 
cam lòng. Cho nên, trời đất linh thiêng, quỷ thần qua 
lại, đều đã ghi chép tội lỗi đành rành, khiến cho kẻ ác 
lúc sống phải chịu vô vàn nạn khổ, chết đi phải đọa 
trong ba đường dữ, không ai có thể cứu thoát được. 
Như thế thì chỗ bếp núc kia chẳng phải là nơi hội tụ 
bao oan nghiệp oán hận lớn lao đó sao? Những người 
có lòng hiếu khách, phải hết sức thận trọng đừng 
bước theo con đường này.

Khuyên những người khoản đãi thầy giáo

Người đời không ai không thương yêu con cái, 
nhưng lại thường không biết cách thương yêu cho 
thích hợp. Hãy xét như việc mời thầy về dạy cho con, 
vốn có lòng mong con thành danh, được đứng vào 
hàng kẻ sĩ chân chánh, nhưng vì muốn khoản đãi 
thầy giáo mà lại thường xuyên luộc cá, nấu tôm, giết 
gà, mổ vịt... Ví như mỗi năm giết hại đến ngàn sinh 
mạng, ắt trong mười năm phải giết hại đến hàng vạn 
chúng sinh. Tích lũy lâu ngày như thế, con em mình 
dù có phúc đức lớn e cũng phải hao tổn đi nhiều, 
huống hồ những trường hợp không đủ phúc đức sâu 
dày? 

Nếu cho rằng việc đãi ăn không thật thịnh soạn e 
không vừa lòng, thì có thể đem hết số tiền dành cho 
việc giết gà mổ vịt đó mà tăng thêm lương bổng cho 
thầy giáo, khiến cho người làm thầy luôn được hài 
lòng vui vẻ trong việc dạy dỗ con em mình. Như vậy 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

82

thì sự thiếu sót khoản rượu thịt kia ắt có thể châm 
chế, mà con em mình thì mỗi ngày đều tự nhiên được 
thêm phúc đức, tăng tuổi thọ. Thế thì cần chi phải giết 
hại vật mạng để rồi phải vì đó mà đọa vào trong ba 
đường ác?

Vì lo bữa ăn làm hại đến con1

Tại huyện Thường Thục2 có một người dùng 
súng bắn chim rất giỏi, đã giết hại không biết bao 
nhiêu con chim. Đến năm 40 tuổi sinh được một đứa 
con trai dáng vẻ khôi ngô tuấn tú, trong lòng hết sức 
thương yêu, nhân đó liền tự hối lỗi ngày trước, từ bỏ 
không bắn chim nữa.

Đến khi con lớn mời thầy dạy học, vì lo bữa ăn 
cho thầy nên quay lại nghề cũ. Được hơn một năm thì 
đứa con mắc bệnh đậu mùa, toàn thân nổi đầy những 
mụn bọc đỏ, da thịt cháy bỏng, các lỗ chân lông trên 
người đều trồi ra những viên sắt nhỏ [như đạn bắn 
chim] rồi chết.

LỜI BÀN

Những viên sắt nhỏ ấy từ đâu mà có? Chẳng phải 
là tất cả đều do tâm thức tạo ra đó sao?

Làm thịt dê chuốc họa cho con

Ở Huy Châu có người tên Phương Thượng Hiền, 
nhà rất giàu, có hai đứa con trai, mỗi đứa đều thỉnh 
1 Trích từ sách Quảng nhân lục (廣仁錄). (Chú giải của soạn giả) 
2 Thuộc tỉnh Giang Tô.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

83

riêng thầy dạy học. Đứa con nhỏ do người thiếp yêu 
quý sinh ra, ông thương yêu lắm, nên càng đặc biệt 
hậu đãi thầy dạy nó. Ông thầy họ Điền, thích ăn thịt 
dê nên mỗi ngày Thượng Hiền đều đãi món này, đến 
nỗi trong chuồng lúc nào cũng nuôi sẵn ba, bốn con 
dê, chọn con béo nhất mà giết.

Vào năm Bính Ngọ thuộc niên hiệu Khang Hy,1 đứa 
con trai nhỏ ấy bỗng phát một cái ung nhọt lớn phía 
trước cổ, kêu khóc đau đớn suốt nửa tháng mà nhọt vẫn 
chưa vỡ. Ngày nọ, đứa con ấy bỗng kêu lên như tiếng 
dê rồi chết. 

LỜI BÀN

Họ Phương kia đã chịu quả báo, thầy giáo họ 
Điền cũng khó tránh khỏi!

Khuyên những người làm thầy dạy ở tư gia
Người thầy dạy học tất nhiên là có khó khăn, 

nhưng đâu biết rằng gia đình học trò cung phụng 
miếng ăn cho thầy lại càng khó hơn. Cơm nước sáng 
tối tinh tươm, ngày ngày tốn kém. Thầy đi ra có kẻ 
theo hầu, bước vào nhà có người phục dịch, tận tình 
chu đáo. Thậm chí việc phụng dưỡng cha mẹ đôi khi 
còn có chỗ thiếu sót sơ sài, nhưng đối với thầy giáo 
thật không dám để có tiếng than phiền cơm canh đạm 
bạc, lúc nào cũng vậy.

Người đời nay không nghĩ thấu những chuyện 

1 Tức là năm 1666, niên hiệu Khang Hy năm thứ 5.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

84

như thế, nên vừa được thỉnh mời đến làm gia sư, liền 
cho rằng chủ nhà ấy theo đúng lễ đương nhiên phải 
phụng sự mình. Ví như thấy người không đủ kính lễ, 
liền giận dữ lộ ra nét mặt, nhưng còn việc học hành 
của học trò thì gạt sang một bên, chẳng hề quan tâm 
suy nghĩ đến.

Dám thưa cùng các bậc tri thức hiền thiện có sự 
đồng tâm, nên làm sao cho công lao dạy dỗ của mình 
lớn hơn mức thù lao nhận được, chớ để mức thù lao 
lại lớn hơn công lao dạy dỗ của mình. Ví như gặp 
học trò thực sự ngu tối không thể dạy dỗ thành tựu, 
cũng nên nghĩ đến việc ngoài giờ học mang những 
thuyết đạo lý nhân quả, phúc họa thiện ác mà nhiều 
lần khuyên nhủ nhắc nhở, khuyến khích răn dạy, để 
cho chủ nhà ít ra cũng có được người nối nghiệp được 
vun bồi đức tốt, đó mới thật là công đức lớn lao của 
bậc làm thầy.

Đến như việc cung phụng miếng ăn thức uống, 
vốn đã tự có hạn định. Nếu thọ hưởng đã hết thì 
mạng sống cũng theo đó mà mất đi. Ví như có một 
ngàn đồng tiền, mỗi ngày dùng một trăm thì kéo dài 
được mười ngày. Nếu sử dụng nhiều hơn số đó thì 
thời gian ắt phải ngắn đi. Nên biết rằng, canh rau 
đạm bạc cũng đủ no lòng, lại được tăng thêm tuổi 
thọ; tham ăn dê béo gà tơ, quả thật là người đọa lạc.

Ví như có thể đem lý lẽ không nên giết hại vật 
mạng mà khuyên bảo, khuyến khích gia chủ, khiến 
cho cả nhà gia chủ đều nhờ có lời khuyên của ta mà 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

85

lo việc tu tích phước đức, thì có thể nói là không uổng 
nhận sự cung phụng chu cấp của người.

Tu phúc được tăng tuổi thọ1

Tại Phúc Kiến có người tên Tào Thuấn Thông, 
nhận lời đến dạy học cho nhà họ Trịnh ở Đinh Châu. 
Thầy giáo họ Tào nghiêm cẩn thọ trì thập trai,2 đối 
với hết thảy các loại cá thịt tươi sống đều từ bỏ không 
ăn, vì sợ chủ nhà có thể vì mình mà giết hại. Nếu 
trong mâm ăn bày ra các thứ thực phẩm chế biến sẵn 
như thịt khô, cá ướp muối... thì ông vui vẻ dùng trước 
khi về.

Vào năm Bính Thân thuộc niên hiệu Thuận Trị,3 
ông bị đau đường ruột, toàn thân lạnh cứng đến ba 
ngày đêm, cả nhà đều than khóc, tang lễ đã chuẩn 
bị xong. Bỗng nhiên ông sống lại, bảo vợ con rằng: 
“Ta lẽ ra đã bị bọn giặc loạn chém chết vào đầu mùa 
hạ năm Giáp Thân,4 nhưng vì từ khi ta dạy học đến 
nay thật lòng thương yêu bảo vệ mạng sống cho loài 
vật, chủ nhà chưa từng vì ta mà giết hại bất cứ sinh 
mạng nào, nên tuổi thọ của ta được tăng thêm một 
kỷ,5 cũng không phải chết theo cách bất đắc kỳ tử. 
Vào mùa hạ năm Canh Dần,6 ta lại có khuyên người 
khắc in ba trang kinh Kim Cang, tuổi thọ do đó được 

1 Trích từ sách Nhân quả mục kích biên (因果目擊編). (Chú giải của 
soạn giả) 

2 Thập trai: ăn chay mỗi tháng 10 ngày.
3 Tức là năm 1656, niên hiệu Thuận Trị năm thứ 13.
4 Tức là năm 1644.
5 Một kỷ là 12 năm.
6 Tức là năm 1650.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

86

tăng thêm ba năm. Vì thế, đến nay ta còn sống thêm 
hai năm nữa.” 

Quả nhiên, đúng hai năm sau ông qua đời.

LỜI BÀN

Tôi có người bạn ở Sùng Xuyên,1 bản tính nhân 
từ, giữ giới không giết hại. Chỉ có điều ông ấy không 
ăn chay được, nên [hạn chế bằng cách] đối với tất cả 
các loại thịt cá tươi sống đều tuyệt đối không ăn. Bạn 
bè muốn chiêu đãi ông ta đều phải dùng các loại thực 
phẩm chế biến sẵn như thịt khô, cá ướp muối... Vì thế, 
dù ông có đến chơi những nhà thường giết hại, cũng 
không ai có thể vì ông mà giết hại bất kỳ sinh mạng 
nào.

Ví như tất cả mọi người đều có thể bắt chước làm 
theo như thế thì vĩnh viễn không phải chịu những 
khổ đau hệ lụy của việc giết hại. 

Tham ăn mất mạng2

Tại quận Tùng Giang3 có người tên Quách Chỉ 
Nhất. Năm 36 tuổi, ông mạo nhận bài thi của một 
người họ Hà, nhờ đó được nhận vào trường học. Vào 
niên hiệu Khang Hy năm thứ 14,4 ông nhận lời đến 
dạy học cho một nhà nọ. Chủ nhà thấy họ Quách 
thích ăn thịt chó nên thường giết chó làm thịt chiêu 

1 Nay là huyện Nam Thông thuộc tỉnh Giang Tô.
2 Người ở Vân Gian đều biết rõ chuyện này.
3 Thuộc tỉnh Giang Tô.
4 Tức là năm 1675.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

87

đãi. Một hôm, họ Quách chỉ con chó vàng nuôi trong 
nhà nói với chủ nhà: “Con chó này xem cái đùi mập 
đến thế, không biết ông chủ có thể giết thịt biếu tôi 
được chăng?” Chủ nhà vui vẻ làm theo lời.

Mấy ngày sau, họ Quách bỗng nhiên ngã lăn ra 
hôn mê rồi chết, thấy mình bị quỷ bắt dẫn đến miếu 
Thành hoàng trong quận ấy, lại thấy con chó vàng đã 
đến đó trước rồi. Thần trong miếu quát hỏi: “Gã họ Hà 
kia, vì sao ngươi xúi giục chủ nhà giết chó?” Họ Quách 
cãi lại: “Tôi họ Quách, không phải họ Hà. Họ ấy bất 
quá chỉ tạm dùng khi vào trường học thôi.” Thần quay 
sang quở trách quỷ bắt lầm người. Họ Quách sau đó 
được sống lại, kể lại sự việc rồi hết lời khoe khoang tài 
biện thuyết của mình.

Chẳng bao lâu, họ Hà liền đột tử, thấy mình bị 
quỷ bắt dẫn đi. Sáng hôm sau sống lại, kể rằng: “Tôi 
bị họ Quách vu oan tội giết chó. Tôi hết sức cãi lại, 
rằng xưa nay tôi không hề ăn các loại thịt trâu, thịt 
chó. Con chó ấy cũng nhận rằng nghe giọng nói của 
tôi không giống, nên thần tạm tha về, đợi sau bắt cả 
họ Quách đến sẽ cùng đối chất. Nhưng nay tuổi thọ 
của tôi cũng đã hết, e rằng lần tới chết đi không thể 
sống lại được nữa.” Sau đó ông liền thu xếp dặn dò 
việc nhà chu đáo rồi chết. 

Chiều tối hôm đó, có người hàng xóm của họ 
Quách đang đi trên đường bỗng gặp họ Quách bị một 
toán quỷ bắt xích lại, dẫn đi hướng về trong thành. 
Người ấy về đến nhà liền chạy ngay sang nhà họ 
Quách dò la thì đã nghe tiếng kêu khóc trong nhà.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

88

LỜI BÀN

Các món thịt cá đãi đằng thầy giáo, tuy là chủ nhà 
tự tay giết hại, nhưng đó là vì thầy giáo mà giết, nên 
thầy giáo cũng không thể không gánh một phần tội 
lỗi. Ví như thầy giáo một mực đổ tội ấy cho chủ nhà, 
chủ nhà lại đổ tội cho thầy giáo, thì những vật mạng 
bị giết hại kia lẽ nào cứ phải im lặng mà chịu oan 
khuất hay sao?



89

QUYỂN HAI

NHỮNG LỜI KHUYÊN  
VỀ NHÂN QUẢ  

PHẦN HẠ

Khuyên những người cầu công danh1

Người chuyên cần đọc sách trong thiên hạ, sáng sớm 
đã thức dậy, đêm khuya còn chưa ngủ, ngày đêm nối 
tiếp, như thế cũng chỉ vì cầu được công danh sự nghiệp. 
Cha khuyên con, thầy khích lệ học trò, trọn ngày không 
cho là đủ, như thế cũng chỉ vì cầu được công danh sự 
nghiệp. Nhưng có kẻ tuổi còn niên thiếu đã sớm đỗ đạt 
cao, lại có người văn tài uyên bác cổ kim nhưng thi hoài 
chẳng đỗ. Chẳng phải chuyện sang hèn được mất đều 
do trời định đó sao? Đã do trời định thì lẽ đương nhiên 
là những người thuận ý trời sẽ được trời giúp, mà những 
kẻ nghịch ý trời ắt phải bị trời loại bỏ. 

1	Dưới đây khuyên không nên giết hại vật mạng để cầu được phước 
đức.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

90

Chỉ riêng một điều giới không giết hại, hàng trí thức 
nho sĩ mỗi khi nhắc đến thường cho là chuyện không 
cấp thiết, bất quá chỉ riêng là lời dạy của nhà Phật mà 
thôi. Than ôi, đâu chỉ riêng nhà Phật thương xót bảo vệ 
mạng sống muôn loài, còn nhà Nho lại ưa thích chuyện 
giết hại hay sao? 

Xưa kia, tiên sinh Trình Minh Đạo1 khi giữ chức 
huyện bạ ở Thượng Nguyên, thấy dân làng nhiều 
người dùng chất keo dính bôi vào đầu cây sào để bắt 
chim, liền ra lệnh chặt gãy hết những cây sào ấy, sau 
lại ra lệnh cấm hẳn việc dùng sào bắt chim.2 

Lại như Lữ Nguyên Minh3 [cũng là một nhà Nho] 
được chân truyền sở học của họ Trình, gia đình nhiều 
đời thờ Phật, giữ giới không giết hại và thường làm 
việc phóng sinh. Khi ông làm quận thủ,4 trong nhà 
lúc nào cũng sẵn có măng khô, nấm bào ngư khô... 
để dùng làm thức ăn, thay thế cho việc giết hại vật 
mạng.5

1 Tức Trình Hạo (1032-1085), cùng với em là Trình Di (1033-1107) đã 
phát triển học thuyết của Chu Đôn Di. Họ Chu và họ Trình đã có những 
đóng góp đáng kể vào học thuyết cũng như tư tưởng của Nho giáo.

2 Xem chuyện này trong sách Tống sử (宋史). (Chú giải của soạn giả) 
3 Tức Lữ Hy Triết (吕希哲), sống vào đời Bắc Tống.
4 Chức quan đứng đầu một quận.
5 Xem trong sách Thánh học tông truyền (聖學宗傳). (Chú giải của soạn 

giả) 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

91

Các vị Nho gia ấy đều thực sự nhận thấy rằng 
tham sống sợ chết [là tâm lý chung của muôn loài,] là 
thuận theo ý trời, không thể làm ngược lại. Những ai 
có thể lấy tâm nguyện [hiếu sinh] của trời đất làm tâm 
nguyện của mình, ắt phúc lộc cũng theo đó mà đến 
với họ. 

Vì thích ăn sò không thi đỗ1

Vào những năm đầu triều Tống, ở Trấn Giang2 
có người tên Thiệu Bưu, một hôm nằm mộng thấy 
mình đi đến Minh phủ, có vị trưởng quan ở đó hỏi 
rằng: “Ông có biết nguyên nhân vì sao đến giờ ông 
vẫn chưa thi đỗ hay không?” Thiệu Bưu đáp: “Không 
biết.”

Vị quan ấy liền đưa Thiệu Bưu đến một nơi, nhìn 
thấy có một cái chảo lớn đang nấu đầy sò. Những 
con sò ấy thấy Thiệu Bưu đến thì đồng thanh gọi tên 
ông. Thiệu Bưu sợ quá chắp tay niệm “A-di-đà Phật”. 
Những con sò trong chảo [nghe niệm Phật xong] đều 
biến thành chim sẻ vàng bay đi mất.

Từ đó về sau, Thiệu Bưu phát nguyện giữ giới 
không giết hại vật mạng. Sau [ông thi đỗ,] làm đến 
chức quan An Phủ Sứ.3 
1 Trích từ Long Thư Tịnh độ văn (龍舒淨土文). (Chú giải của soạn giả) 
2 Thuộc tỉnh Giang Tô.
3 Chức quan An Phủ Sứ vào đời Tống là người đứng đầu chịu trách 

nhiệm chưởng quản cả hai mặt quân sự và dân sự trong một địa 
phương, cũng gọi là Kinh lược An Phủ Sứ, thường do các vị Tri châu, 
Tri phủ kiêm nhiệm.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

92

LỜI BÀN

Việc công danh khoa bảng của con người, tuy là 
do thiên tào ban xuống, nhưng nếu có oan gia cản 
trở chống đối, quỷ thần cũng không thể ngăn được. 
Những ai muốn được đường mây thênh thang, công 
danh rộng mở, sao có thể không suy ngẫm kỹ việc 
này?

Đế Quân hiện mộng1 

Vào cuối triều Minh, có người thư sinh đất Thục2 
tên là Lưu Đạo Trinh. Một hôm có khách đến nhà 
thăm, Đạo Trinh định giết một con gà đãi khách, bỗng 
tìm không thấy gà đâu nữa. Khách ngồi chơi rất lâu, 
Đạo Trinh liền định giết một con vịt khoản đãi, lúc ấy 
lại cũng không thấy vịt đâu cả. Đạo Trinh đi tìm, thấy 
cả gà và vịt đang cùng trốn kỹ trong một chỗ tối, vịt 
lấy đầu đẩy gà ra, gà cũng lấy đầu đẩy vịt ra, hai bên 
cố hết sức xô đẩy nhau nhưng đều im thin thít không 
có một tiếng kêu nào.

Lưu Đạo Trinh quan sát cảnh ấy bỗng nhiên ngộ 
ra [rằng “tham sống sợ chết” là tâm lý chung của 
muôn loài]. Sau đó ông liền viết bài văn “Giới sát” 
khuyên người đời từ bỏ sự giết hại vật mạng.

Vào tháng bảy năm Tân Dậu,3 có người bạn của Lưu 
Đạo Trinh nằm mộng thấy đi đến điện Văn Xương, gặp 
Đế Quân đưa cho xem một tờ giấy, bảo rằng: “Đây là bài 

1 Xem trong sách Hộ sinh biên (護生編). (Chú giải của soạn giả) 
2 Tức vùng Tứ Xuyên.
3 Tức là năm 1621.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

93

văn Giới sát, khuyên người đời từ bỏ sự giết hại, do Lưu 
Đạo Trinh viết ra. Khoa thi năm nay Đạo Trinh sẽ đỗ.” 

Người bạn ấy tỉnh dậy vẫn nhớ, đem sự việc kể lại 
cho Lưu Đạo Trinh nghe, nhưng Đạo Trinh không tin. 
Đến khi bảng vàng đề tên, quả đúng như vậy. 

LỜI BÀN

Các loài cầm thú với con người, tuy hình thể khác 
nhau nhưng sự nhận biết, cảm giác thật không khác. 
Hãy xem khi các con thú bị đuổi bắt, chúng cũng kinh 
sợ trốn chạy, phát tiếng kêu la thảm thiết, cố sức vượt 
rào leo tường để mong chạy thoát. Nếu đem so với 
con người chúng ta, gặp khi bị lệnh vua bắt bớ đuổi 
giết, cha mẹ kinh hoàng chẳng biết phải làm sao, vợ 
con gia quyến bị đẩy vào cảnh chết không đường 
thoát, nỗi hãi hùng kinh sợ ấy nào có khác gì nhau? 

Lại xem khi con vật bị giết hại, như lúc cắt tiết 
một con gà, cả bầy gà kinh hãi kêu la, mổ thịt một con 
lợn, cả đàn lợn buồn bã bỏ ăn. Nếu đem so với con 
người chúng ta, gặp lúc loạn lạc giặc cướp lộng hành, 
trước mắt nhìn thấy cha mẹ bị giết hại, vợ con bị bắt 
bớ đưa đi, tình cảnh bi thương ấy cũng tương đồng 
không khác.

Lại hãy xem khi con vật bị cắt xẻ giết mổ, ruột 
gan phơi ra mà nơi miệng còn thều thào hơi thở, hoặc 
cổ họng đã bị cắt đứt mà đôi mắt vẫn còn mở to chưa 
kịp nhắm. Nếu đem so với con người chúng ta, lúc 
lâm chung đớn đau thống khổ, toàn thân bất động, 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

94

chỉ biết đưa mắt nhìn, đành cam tâm bất lực nào có 
khác chi nhau?

Thế nên, người đời nghe chuyện gà vịt xô đẩy 
nhau né tránh cái chết, phải biết đau lòng mà ghi nhớ 
mãi!

Nhờ phóng sinh cùng được thi đỗ1

Huyện Cối Kê thuộc tỉnh Chiết Giang có người 
tên Đào Thạch Lương, một hôm cùng đi với Trương 
Chi Đình ngang qua chùa Đại Thiện, nhân đó mua 
lươn phóng sinh lên đến hàng vạn con. 

Năm ấy, vào mùa thu Thạch Lương nằm mộng 
thấy một vị thần hiện ra bảo rằng: “Khoa thi này lẽ ra 
ông chưa đỗ, nhưng nhờ công đức phóng sinh nên sẽ 
thi đỗ, sớm hơn một khoa.” 

Đến khi bảng vàng đề tên, quả nhiên đúng thật. 
Nhân đó Thạch Lương liền nghĩ: “Việc phóng sinh 
cũng dựa vào sự tán trợ của Trương Chi Đình, lẽ nào 
công đức chỉ mình ta được hưởng?”

Cách mấy hôm sau, có danh sách từ Nam Kinh 
đưa đến, hóa ra Trương Chi Đình cũng đỗ. 

LỜI BÀN

Gần đây có một tập tục xấu, mỗi khi có người dự 
thi Hương, thi Hội thì thân quyến cùng nhau góp 
tiền tổ chức cúng tế cầu đảo, giết hại vật mạng nhiều 

1 Trích từ sách Quảng từ biên (廣慈編). (Chú giải của soạn giả)



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

95

không kể xiết, gọi là để cầu thần ban phúc, nhưng 
thật ra chính là tạo tội. Những người sáng suốt phải 
hết sức trừ bỏ tệ nạn này. 

Khuyên những người cầu có con 

Nhà giàu không có con, có nhiều người bỏ tiền 
cưới thêm vợ lẽ, lại cũng có nhiều người tốn kém chạy 
chữa thuốc thang. Cho dù mong cầu hết sức thiết tha, 
nhưng được toại nguyện cũng hết sức khó khăn. Vì 
sao vậy? Vì nói chung thì những nghiệp quả đã xác 
định trong Ba cõi, nếu không làm được việc thiện 
hết sức lớn lao thì không thể thay đổi được. Xưa nay 
thường có những người không con, khi hiểu ra đạo 
lý, nỗ lực dũng mãnh làm thiện tích đức, nhờ đó mà 
được liên tiếp sinh quý tử. Những trường hợp như thế 
nhiều không kể xiết. Có những người cầu con không 
biết noi theo đạo lý ấy, không cầu được con, rồi quay 
sang oán trời trách người, lại than thở không người 
nối dõi tông đường, thật hết sức mê lầm.

Có con nhờ biết phóng sinh1

Vào triều Nguyên có một nhà buôn giàu có đang 
muốn cầu con, nghe nói vị chân nhân ở núi Thái có 
thể triệu thỉnh thần tiên, đoán việc linh nghiệm, liền 
tìm đến lễ bái thưa hỏi chuyện cầu con. Vị ấy nói rằng: 
“Ông đời trước giết hại vật mạng rất nhiều, khiến cho 
loài vật không duy trì được cháu con nòi giống, nên 
1	 Trích từ sách Quảng nhân lục (廣仁錄). (Chú giải của soạn giả) 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

96

phải chịu quả báo không có con. Nay nếu ông có thể 
cứu vật phóng sinh đủ số tám trăm vạn thì có thể 
chuyển được tội cũ. Nếu vô ý làm chết một con côn 
trùng, phải phóng sinh đủ số một trăm vật mạng mới 
đền lại được. Nếu ông muốn thay đổi vận mạng thì 
đây là điều thiết yếu phải nhanh chóng làm ngay.”

Nhà buôn nọ nghe lời khuyên liền phát nguyện 
giữ giới không giết hại, lại bỏ tiền mua vật phóng 
sinh. Không bao lâu liền sinh được một đứa con trai, 
sau thi đỗ cử nhân, được bổ làm quan.

LỜI BÀN

Kinh Hoa nghiêm dạy rằng: “Quả báo của việc giết 
hại khiến cho người phạm tội phải đọa vào ba đường 
dữ.1 [Sau khi ra khỏi đó,] nếu được sinh làm người phải 
chịu hai loại quả báo: một là nhiều bệnh tật, hai là chết 
yểu.”

Nhà buôn giàu có này tạo nghiệp giết hại rất 
nhiều, nay chỉ chịu quả báo không con, có thể biết 
rằng ông ta hẳn đã phải chịu quả báo trong ba đường 
dữ rồi, giờ chịu thêm phần dư báo làm người không 
có con. Hoặc nếu không phải như thế thì hẳn đời trước 
ông ta đã từng tích tạo phúc đức hết sức sâu dày, nên 
ngày nay trước tiên chịu phần hoa báo2 làm người 
không con, sau này lại sẽ tiếp tục chịu khổ trong ba 
đường dữ. Nay có thể chuộc lại lỗi lầm xấu ác ngày 
1 Tức các cảnh giới: địa ngục, ngạ quỷ và súc sinh.
2 Hoa báo: quả báo phụ thuộc vào chánh báo. Loại quả báo này chưa 

phải kết quả cuối cùng, như cây trước khi có quả đã có hoa trước. 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

97

xưa, hồi tâm hướng thiện, lẽ tất nhiên sẽ tránh được 
họa hại, thêm phúc đức.

Hối lỗi cứu mạng con1

Ngô Hằng Sơ là người Hàng Châu, ngày thường 
rất thích ăn thịt trâu, con trai con gái nối nhau mà 
chết. Sau lại có một đứa con trai mắc bệnh đậu mùa, 
thuốc thang cầu đảo đều vô hiệu.

Một đêm, Ngô Hằng Sơ nằm mộng thấy mình đi 
đến âm ty. Có người tố cáo ông giết trâu, ông ra sức 
tranh cãi không nhận. Vị trưởng quan ở đó liền gọi cả 
bầy trâu, cho đến ngửi toàn thân Hằng Sơ. Bọn trâu 
ngửi xong không nói gì. Ngô Hằng Sơ khi ấy liền tự 
nhận mình có ăn thịt trâu nhưng quả thật không hề 
giết trâu, lại phát lời thề từ nay vĩnh viễn không ăn 
thịt trâu nữa. Vị trưởng quan liền gọi bầy trâu bảo lui 
ra. Cuối cùng, Hằng Sơ được thả về. Vừa ra khỏi cửa 
quan thì nhìn thấy một cái lầu nhỏ, trên lầu có người 
gọi tên ông. Hằng Sơ ngẩng nhìn lên thì bỗng thấy 
trên lầu ném xuống một vật, có tiếng nói rằng: “Trả 
cho ông đấy!” Hằng Sơ nhìn kỹ, hóa ra là đứa con trai 
của mình.

Ngô Hằng Sơ vừa tỉnh giấc mộng thì đứa con trai 
bỗng nhiên khỏi bệnh.

1 Trích từ sách Cảm ứng thiên đồ thuyết (感應篇圖說). (Chú giải của 
soạn giả) 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

98

LỜI BÀN

Chỉ ăn thịt trâu thôi mà đến nỗi con trai con gái 
phải nối nhau chết, có thể biết rõ việc tự tay giết trâu 
thì quả báo sẽ đến mức như thế nào. 

Không ăn thịt trâu, nuôi được con1

Tại kinh thành có người tên Trạch Tiết, đã 50 tuổi 
vẫn chưa có con. Ông liền nhờ người vẽ một bức tranh 
tượng Bồ Tát Quán Thế Âm rồi thờ phụng, chí thành 
lễ bái cầu khẩn. 

Không lâu, vợ ông có thai, ông nằm mộng thấy có 
một phụ nữ áo trắng bế đứa con trao cho, nhưng vợ 
ông vừa sắp nhận lấy thì có con trâu chen vào giữa 
ngăn lại, do đó không nhận được đứa bé. Sau đó, vợ 
ông sinh được một đứa con trai nhưng vừa đầy tháng 
tuổi đã chết.

Trạch Tiết lại chí thành cầu khẩn như trước. Có 
người thấy vậy nói với ông: “Ông vốn thích ăn thịt 
trâu, việc ấy thật nhẫn tâm, lẽ nào chẳng phải nguyên 
nhân đó sao?” Trạch Tiết bừng hiểu ra, liền phát 
nguyện cả nhà từ đó không ăn thịt trâu nữa.

Không bao lâu, ông lại mộng thấy người phụ nữ 
bế con trao cho, liền nhận lấy. Sau quả nhiên vợ ông 
sinh được một đứa con trai, nuôi dưỡng đến khôn lớn.

1 Trích từ sách Hộ sinh lục (護生錄). (Chú giải của soạn giả) 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

99

LỜI BÀN

Đó chính là [Bồ Tát Quán Thế Âm] hiện thân phụ 
nữ thuyết pháp, [như trong phẩm Phổ Môn, kinh Pháp 
Hoa đã nói.]

Ăn thịt ba ba phải chết1

Vào cuối triều Minh, ở Hàng Châu có một người 
tên Phan Đức Trai, tuổi đã già vẫn chưa có con. Tình 
cờ đọc một quyển sách thấy chép rằng: “Người ăn thịt 
ba ba sẽ sinh được con trai.” Ông liền mua ba ba về 
nuôi, lại dùng những con lươn nhỏ làm thức ăn cho 
ba ba. Nuôi lớn rồi, ngày nào cũng giết thịt ba ba mà 
ăn. 

Như vậy được hơn một năm thì toàn thân sưng 
phù, sinh nhiều ghẻ độc. Mỗi cái ghẻ độc đều lở ra 
nhiều miệng, trông giống như miệng ba ba, đau nhức 
đến tận xương tủy. Không bao lâu thì chết, rốt cùng 
không con nối dõi.

LỜI BÀN

Những kẻ tà kiến, buông lời nói bậy chỉ làm hại 
người trong nhất thời, nhưng viết thành sách vở thì 
di hại đến nhiều đời sau. Đó chính là như trong câu 
chuyện này. Vì thế, đối với việc đưa ra luận thuyết 
hay viết sách, dù là người quân tử hiền thiện cũng 
phải hết sức thận trọng, huống chi là những hạng 
người khác?2

1 Chuyện này do chính tiên sinh Viên Ngọ Quỳ thuật lại.
2 Ví như có những kẻ góp sức cùng các nhà Nho thiển cận mà bài xích 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

100

Khuyên những người muốn tránh tai nạn

Người đời gặp phải thời ly loạn, trốn chạy vào 
những nơi núi sâu, đồng trống, nguy cấp đủ điều. Xa 
trông cờ chiến tung bay, ắt đến lúc mẹ con ly tán; vẳng 
nghe trống trận vang rền, ắt rụng rời kinh hồn táng 
đởm. Những cảnh lưu lạc chia lìa đảo điên như thế, tuy 
là vận mệnh chung của cả đất nước, nhưng cũng không 
ngoài sự chiêu cảm nghiệp riêng của mỗi người.

Thiền sư Từ Thọ có bài kệ rằng: 

Người đời thường giết hại,
Nên thọ nghiệp chiến tranh.
Giết hại, phải đền mạng,
Cướp của, bị cháy nhà.
Nay vợ con ly tán,
Do đào hang, phá tổ.
Hãy lắng nghe Phật dạy:
Nhân quả đều tương ứng.

Theo đó mà xét thì bất kể là tự mình gặp họa sát 
thân hay nhà tan cửa nát, hết thảy đều do nghiệp đã 
tạo từ trước. Thậm chí những chuyện nhỏ nhặt như 
chảy máu ngón tay hay đánh mất một cây kim, cho 

Phật giáo, hoặc lưu truyền các phương thuốc sử dụng việc giết hại 
vật mạng, hoặc khắc in kinh Phật hay các sách khuyến thiện nhưng 
không có kiến giải, thấy biết chân chánh, tự mình đưa ra những luận 
thuyết mù quáng, khiến người nghe phải nghi ngờ hoặc nhận hiểu sai 
lầm... Hết thảy những kẻ như thế đều không tự biết mình đã rơi vào tà 
kiến, lại còn dẫn dắt theo người khác đi vào tà kiến, thật là uổng đi tấm 
lòng tốt lại chỉ tạo thành nghiệp ác lớn lao, nhất định sẽ phải đọa vào 
cảnh giới xấu ác. (Chú giải của soạn giả)



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

101

đến phải chịu sự khiếp sợ trong giây lát, không một 
chuyện gì lại không do nhân đã tạo từ trước. 

Nay rộng khuyên hết thảy người đời, khi gặp cảnh 
chiến tranh loạn lạc, nên hồi tâm tự xét lại rằng: “Ta 
nay còn chưa bị buộc trói mà đã hốt hoảng khiếp sợ 
thế này, thì những con vật lúc bị trói chặt [chờ đem 
giết thịt] sẽ hốt hoảng khiếp sợ đến mức nào? Ta nay 
gia đình thân quyến vẫn chưa bị chia cách mà đã thê 
lương thảm hại thế này, thì những con vật lúc bị phân 
cách, mẹ con ly tán sẽ thê lương thảm hại đến mức 
nào? Ta nay tay chân chưa bị cắt xẻ mà đã đau đớn khổ 
sở thế này, thì những con vật lúc bị chặt xương lóc thịt, 
cắt xẻ phân thây sẽ đau đớn khổ sở đến mức nào?”

Tự suy xét như vậy rồi thì đối với bao nhiêu 
nghiệp giết hại trong quá khứ đều thành tâm niệm 
Phật, cầu cho những con vật bị mình giết đều được 
siêu thoát, đối với sự giết hại trong tương lai thì quyết 
tâm dứt trừ không tái phạm.

Suy xét và phát tâm được như thế thì đời sau nhất 
định được sinh vào thời đại thái bình, không phải chịu 
cảnh tao loạn. Ví như có sinh vào thời loạn, cũng không 
phải sinh vào những vùng có chiến sự. Đó chẳng phải 
là phương cách tốt nhất để né tránh tai nạn đó sao? Nên 
biết rằng, dù trốn lên núi cao hay chạy xuống biển sâu, 
cũng đều không phải kế vẹn toàn. Cho nên, người xưa 
có dạy rằng:

Muốn cho thiên hạ thái bình, 
Phải ngưng ăn thịt chúng sinh các loài. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

102

Quả báo giết hại, gặp nạn binh đao

Vào đời vua Tống Huy Tông,1 giặc ngoại xâm từ 
phương bắc thường đánh vào Trung Nguyên,2 đi đến 
đâu cũng đốt phá, giết hại dân thường. Tuy nhiên, chỉ 
thấy riêng một trấn An Dương là bị giết hại tàn phá 
thê thảm nhất.

Về sau có một vị tăng tu tập định lực cao thâm, 
có thể quán chiếu rõ biết nguyên nhân sự việc. Dân 
chúng nhiều người thưa thỉnh, vị ấy liền nhập định 
quán chiếu rồi nói: “Dân vùng ấy trước đây tạo 
nghiệp giết hại rất nặng, nên nay chiêu cảm nghiệp 
báo phải bị giết hại thê thảm cũng chính tại nơi ấy. 
Nhưng nghiệp báo đến nay chưa dứt, e rằng toàn dân 
vùng ấy vẫn còn chưa được an ổn.”

Sau đó liên tiếp nhiều năm binh lửa, người dân 
vùng ấy nhiều lần bị thảm sát, quả nhiên cuối cùng 
không một ai sống sót.

LỜI BÀN

Người đời thấy kẻ chài lưới bắt được con cá to thì 
vỗ tay tán thưởng, đâu biết rằng đang kết thêm một 
mối oán cừu. Nhìn thấy con vật bị bắt mà khởi lòng 
thương xót lập tức tìm cách giải cứu, e rằng vẫn còn 
không kịp, huống chi lại còn tán thưởng, ưa thích? 
Tán thưởng việc ấy là ngợi khen sự giết hại; ưa thích 
việc ấy là vui mừng với sự giết hại. Dùng trí tuệ mà 
1 Tống Huy Tông trị vì trong khoảng thời gian từ năm 1100 đến năm 

1125.
2 Ở đây chỉ quân đội của người Nữ Chân, sau khi diệt nhà Liêu lập nên 

nhà Kim thì bắt đầu mang quân sang đánh nhà Tống vào năm 1125.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

103

quán xét thì đó đều là những hạt giống gây nạn binh 
đao về sau. 

Rồng cứu nạn
Tại vùng Cổ Sào,1 một hôm nước sông đột ngột 

dâng lên rất cao, không bao lâu liền rút nhanh 
xuống, nơi cảng sông có một con cá rất to mắc cạn, 
nặng đến mười ngàn cân, nằm lại đó ba ngày thì 
chết. Dân cả quận kéo nhau ra xẻ thịt ăn, chỉ duy 
nhất có một bà lão không ăn.

Sau đó, bà lão bỗng nhiên gặp một ông lão đến 
nói: “Cá chết đó là con của ta, không may gặp nạn ở 
đây. Chỉ riêng bà có lòng thương không ăn thịt nó, ta 
sẽ báo đáp cho bà. Hãy lưu ý con rùa đá ở cửa thành 
phía đông, nếu thấy mắt nó có màu đỏ thì bà phải gấp 
rút đi ra khỏi thành. Cả thành này sẽ bị chìm lấp.” 

Bà lão nghe lời, mỗi ngày đều đến cửa thành phía 
đông xem chừng con rùa đá. Có đứa bé thấy lạ gạn 
hỏi, bà nói thật cho nó biết. Thằng bé tinh nghịch liền 
lấy son đỏ lén bôi lên mắt rùa đá. Bà lão vừa thấy thế 
liền gấp rút ra khỏi thành, gặp một đứa trẻ mặc áo 
xanh đón lại nói: “Cháu là con của Long vương.” Rồi 
đưa bà lên một ngọn núi. Quả nhiên, cả thành ấy bị 
lún sụp xuống thành một cái hồ lớn.

LỜI BÀN

Vào thời đức Phật còn tại thế, có năm vị đại thần.2 

1 Thuộc tỉnh An Huy.
2 Kinh văn ghi là大臣五 人 - đại thần ngũ nhân, nhưng An Sĩ toàn thư 

khắc là 有一 大臣 - hữu nhất đại thần. Tuy nhiên, đoạn sau An Sĩ toàn 
thư mới đề cập đến 4 người còn lại.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

104

Đêm nọ, một vị đến thỉnh Phật hôm sau thọ trai. Phật 
không nhận lời, vị ấy ra về. Lát sau, nhà vua cũng đến 
thỉnh Phật thọ trai, Phật nói: “Đại thần kia đêm nay sẽ 
chết, ngày mai đâu còn có thể tạo phúc được nữa?”1

Vị đại thần kia thường nói với tướng sĩ: “Ta thế 
nào cũng chết vì binh khí.” Vì thế luôn cho quân lính 
canh phòng cẩn mật, cho đến bản thân ông khi ngủ 
cũng mang gươm. Đêm ấy,2 lúc ông quá buồn ngủ 
liền trao thanh gươm cho người vợ để thay thế canh 
phòng. Không bao lâu, bà ngủ gục để rơi thanh gươm 
làm đứt đầu chồng. Bà giật mình hốt hoảng la lên: 
“Chồng tôi chết rồi.” Đức vua nghe chuyện liền triệu 
tập cả bốn vị đại thần còn lại, hỏi rằng: “Các ngươi 
cùng theo bảo vệ, cốt yếu là để đề phòng kẻ gian gây 
biến, làm sao vợ ông ấy có thể gây nên tội như thế 
này, lúc đó bọn các ngươi sao không có ai bên cạnh?” 
Liền ra lệnh trị tội bằng cách chặt đứt cánh tay phải 
của cả bốn người.3

1 Chúng tôi dịch theo đúng kinh văn. Trong An Sĩ toàn thư thì những chi 
tiết này được đảo ngược về sau.

2 Chỗ này An Sĩ toàn thư có thêm vào chi tiết: 是夕，有四臣亦在其家防

守 - Thị tịch, hữu tứ thần diệc tại kỳ gia phòng thủ. (Đêm ấy, có bốn 
đại thần cũng đến nhà ấy phòng thủ.) Trong kinh văn không nói đến 
việc này, và khi nhà vua trách tội thì chính là vì bốn vị này đã không 
có mặt khi xảy ra chuyện.

3 Đoạn này An Sĩ toàn thư chép khác hơn: “國王聞之 ，疑四臣與婦有

私 - Quốc vương văn chi, nghi tứ thần dữ phụ hữu tư. ” (Đức vua nghe 
chuyện, nghi ngờ rằng bốn vị đại thần với người vợ có âm mưu.) Chi 
tiết khác biệt này không hợp lý, vì theo kinh văn thì nhà vua chỉ trừng 
phạt tội tắc trách nên mới chặt tay họ, còn người vợ không có hình 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

105

Ngài A-nan qua việc này liền thưa hỏi nguyên 
nhân. Đức Phật dạy: “Người chồng kia đời trước là 
một trẻ chăn dê, còn người vợ khi ấy là một con dê 
mẹ lông trắng. Bốn vị đại thần đó, ngày xưa là bốn 
tên giặc cướp. Lúc gặp đứa trẻ chăn dê, cả bốn người 
đều đưa cánh tay phải chỉ con dê mẹ lông trắng mà 
quát bảo nó phải giết thịt cho mình ăn. Đứa trẻ khóc 
lóc mà làm theo, giết dê cho cả bọn cùng ăn thịt. Trải 
qua nhiều kiếp sinh tử, đến nay bọn họ mới gặp lại 
nhau để đền trả nợ cũ.”1 

Việc đứa trẻ tinh nghịch bôi sơn đỏ vào mắt rùa đá, 
cũng là do nhân duyên nghiệp lực mà có, [nên chuyện 
giả hóa thật]. Khi nhân duyên hội đủ thì mọi việc sẽ tự 
nhiên xảy ra, [nếu không thì] không thể gượng ép mà 
được.

Khuyên những người ăn thịt trâu, thịt chó2

Khuyên người không ăn thịt trâu, thịt chó, chẳng 
bằng là khuyên người đừng giết trâu, giết chó. Khuyên 

phạt. Nếu ghép họ tội âm mưu giết hại đại thần thì người vợ không 
thể vô can, và bốn người này cũng không chỉ bị chặt tay. 

1 Trích từ Tạp thí dụ kinh (雜譬喻經), quyển thượng. (Chú giải của soạn 
giả) Chúng tôi đã đối chiếu với nguyên bản kinh văn trong Đại Chánh 
tạng, Tập 4, kinh số 206 (tổng cộng 2 quyển). Câu chuyện này nằm 
trong quyển 1, tại trang 516, tờ a, bắt đầu từ dòng thứ 25. Xét thấy 
có nhiều chi tiết không theo đúng kinh văn nên khi Việt dịch chúng 
tôi có chỉnh sửa lại. 

2 Dưới đây khuyên việc không nên giết hại vật mạng để tự nuôi dưỡng 

mình.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

106

các lò mổ đừng mổ trâu giết chó, chẳng bằng khuyên 
các quan địa phương ban lệnh cấm giết trâu, chó.

Vì sao vậy? Khuyên người đừng ăn thịt trâu, thịt 
chó, tuy trước mặt ta họ chịu nghe lời, nhưng đến lúc 
món ngon bày ra trước mặt, mấy ai có thể tự kiềm 
chế được? Cho nên biết rằng, khuyên người không ăn 
chẳng bằng khuyên người đừng giết.

Lại như những người giết mổ, nghe lời khuyên mà 
chịu thay đổi cũng rất khó khăn, trong mười người chưa 
hẳn đã được một. Nếu không bắt đến cửa quan, dùng 
hình luật nghiêm khắc để trừng trị, thì cho dù ngày ngày 
đều đến lò mổ để khuyên bảo cũng chỉ là vô ích. Như 
vậy sao bằng ban ra lệnh cấm rõ ràng nghiêm minh, 
khiến cho những kẻ hung bạo phải tức thời buông đao 
giấu kỹ. Huống chi việc cấm giết mổ đó, cho dù anh học 
trò nghèo cũng có thể nhờ sự hỗ trợ của quan binh mà 
làm nên việc. Một khi bảng cấm đã treo lên, sau đó liền 
theo dõi kiểm soát nghiêm ngặt, vâng làm theo thành 
nề nếp quy tắc, thì dù chẳng khuyên người không ăn 
thịt trâu chó, tự nhiên cũng không còn thịt trâu chó để 
ăn.

Than ôi, chỉ tiếc là những kẻ làm quan khi gặp 
việc mang lại danh lợi cho mình thì nỗ lực làm ngay, 
gắng gổ không ngừng, nhưng đối với việc cấm giết 
mổ này thì lại ngậm miệng líu lưỡi.

Phút lâm chung còn trả nghiệp1 

1 Trích từ sách Nhan thị gia huấn (顏氏家訓). (Chú giải của soạn giả) 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

107

Nước Tề có một quý tộc kia được phong chức 
quan tượng trưng,1 tính tình phóng túng, xa xỉ, thích 
ăn thịt trâu, thịt chó, mỗi lần ăn đều tự tay mình giết.

Vào năm ông ta được hơn ba mươi tuổi, một hôm 
bỗng nhiên nhìn thấy một con trâu lớn thình lình 
xông đến, lập tức toàn thân đau đớn như dao cắt, rồi 
gào thét, phát điên lên mà chết.

LỜI BÀN

Có nhiều công lao với con người nhất, thật không 
loài vật nào hơn trâu, chó. Hao tổn âm đức nhiều nhất 
cũng không gì bằng ăn thịt trâu, chó. Thế mà người 
đời lại cứ muốn ăn thịt trâu, thịt chó, thật không hiểu 
nổi là vì sao?

Kiêng ăn thịt trâu đỗ trạng nguyên2 
Vùng Kim Lăng3 có người tên Chu Chi Phiền, lúc 

còn chưa đỗ đạt, một hôm nằm mộng thấy vị thần 
đến bảo ông rằng: “Trạng nguyên năm nay lẽ ra là Từ 
Hy Mạnh, người ở Trấn Giang, nhưng anh ta vì việc 

Sách này do Nhan Chân Khanh viết ra. Ông sinh năm 709, mất năm 
785, quê ở Lâm Nghi, thuộc tỉnh Sơn Đông, từng được phong tước 
Lỗ quận công nên còn có tên gọi là Nhan Lỗ Công.

1 Nguyên tác dùng 奉朝請 (phụng triều thỉnh) để chỉ một chức quan 
tượng trưng, tuy có định kỳ tham gia các buổi triều kiến nhưng không 
thực sự nắm giữ quyền hạn gì. Chức quan này thường phong cho 
những người có họ hàng xa với nhà vua, chỉ mang tính chất tượng 
trưng.

2 Trích từ sách Quảng từ hội yếu (廣慈會要). (Chú giải của soạn giả) 
3 Vào thời ấy thuộc Nam kinh.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

108

tư tình với một cô gái không đúng lễ giáo nên bị phế 
truất. Người tiếp theo lẽ ra là ngươi, nhưng Từ Hy 
Mạnh cả nhà đã ba đời không ăn thịt trâu, còn cha 
con nhà ngươi thì chưa bỏ được thịt trâu. Nếu ngươi 
biết hối lỗi thì vẫn còn kịp đó.”

Tỉnh mộng, Chi Phiền đem việc ấy kể lại với cha 
nhưng người cha không tin. Nhưng rồi đêm ấy, chính 
ông cũng nằm mộng thấy y hệt như vậy. Khi ấy mới 
kinh sợ, liền thề từ đó không ăn thịt trâu nữa.

Năm ấy quả nhiên Chu Chi Phiền đỗ trạng 
nguyên, còn Từ Hy Mạnh chỉ đỗ tiến sĩ, hạng ba.

LỜI BÀN

Có người nói, trâu là con vật để cúng tế, chỉ người 
có phúc mới được ăn. Nếu theo như chuyện này mà 
xét thì không thể biện bạch gì thêm nữa.

Quỷ hiện nghiệp nhân1

Vào triều Thanh, tại huyện Vô Tích, tỉnh Giang 
Tô có một viên thư lại họ Vương. Vào năm Đinh Dậu 
thuộc niên hiệu Thuận Trị,2 vì chuyện ghi chép lương 
tiền có sai sót nên bị giam rồi chết trong ngục Bắc Đô. 

Đến tháng tư niên hiệu Khang Hy năm thứ hai,3 
có con trai của Kim Thái là Hán Quang, người Tô 
Châu, từ kinh thành đi thuyền về quê. Thuyền vừa 
đi qua bến Trương Gia bỗng nghe có tiếng người gọi: 
1 Trích từ sách Quan cảm lục (觀感錄). (Chú giải của soạn giả) 
2 Tức là năm 1657.
3 Tức là năm 1663.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

109

“Tôi là người họ Vương ở Vô Tích, xin được đi nhờ 
thuyền.” Hán Quang đồng ý, cho thuyền ghé vào, 
nhưng chẳng thấy ai cả. Thuyền ra đi, lại nghe có 
tiếng gọi như trước. Hán Quang lên tiếng hỏi, liền 
nghe tiếng họ Vương đáp thật rằng: “Tôi là quỷ chết 
oan, thuyền ông đậu xa bờ quá nên tôi không lên 
được.” Người trên thuyền nghe như vậy đều kinh 
hãi. Quỷ họ Vương liền nói: “Không sao đâu, cho tôi 
ngồi ở mạn thuyền là được.”

Hán Quang cho ghé thuyền vào sát bờ, liền nghe 
như có người nhảy lên thuyền. Thuyền vừa đi chưa 
bao lâu, chợt lại nghe tiếng quỷ kêu lên. Hán Quang 
hỏi việc gì, quỷ đáp: “Tôi bỏ quên cái túi nhỏ trên 
bờ sông rồi. Trong đó có sổ ghi chép lương tiền các 
khoản, về nhà có người tra hỏi, cần phải lấy đó làm 
bằng chứng. Xin cho tôi trở lại để lấy.” Hán Quang 
liền chiều ý.

Sau đó thuyền đi tiếp được ba ngày, lúc trời sắp 
tối bỗng nghe quỷ nói: “Xin tạm dừng thuyền, trên bờ 
chỗ kia có đàn phổ trai, tôi muốn đến dự.” 

Hán Quang không hiểu, hỏi: “Phổ trai là gì?” Quỷ 
đáp: “Người đời thường gọi là thí thực, tức là bố thí 
thức ăn.” Hán Quang liền ghé thuyền cho quỷ đi. Vừa 
đi được chốc lát đã trở lại ngay, nói: “Bồ Tát Quán 
Âm làm chủ đàn, không có phần cơm cho tôi, vì ngày 
trước tôi thích ăn thịt trâu. Mỗi khi Bồ Tát chủ đàn, tất 
cả những người ham thích thịt trâu đều không được 
vào ăn.” 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

110

Hán Quang nghe thế kinh hãi nói: “Có chuyện 
như vậy thật sao? Tôi vốn thường ăn thịt trâu, từ nay 
xin chừa bỏ.” 

Chốc lát sau, nghe tiếng quỷ khóc lớn. Hán Quang 
hỏi việc gì, quỷ đáp: “Vì ông phát tâm giữ giới không 
ăn thịt trâu, nên thần chứng giới đàn từ cõi trời sắp 
đến, tôi không thể ở đây được nữa.” Hán Quang liền 
hỏi: “Vậy ông làm sao về nhà?” Quỷ đáp: “Tôi phải 
chờ thuyền khác thôi.” Hán Quang dừng thuyền, quỷ 
lẳng lặng rời đi.

LỜI BÀN

Pháp vị Du-già thí thực của nhà Phật có khả năng 
cứu tế khắp hai cõi trời, người: trên là tám bộ trời, 
rồng,1 dưới cho đến chúng sinh trong ba đường địa 
ngục, ngạ quỷ, súc sinh, hết thảy đều nằm trong 
phạm vi rộng thí của pháp thí thực này, lẽ nào lại có 
việc Bồ Tát làm chủ đàn mà người ham ăn thịt trâu 
không được thí thực? Quỷ họ Vương kia không được 
ăn, đó là do nghiệp riêng chiêu cảm mà thành chỗ 
thấy riêng mà thôi. 

Thí như loài quỷ đói, trải qua nhiều kiếp không 
được nghe đến tên gọi “nước”, dù có đi trên mặt 
nước, đưa mắt nhìn cũng chỉ thấy đó toàn là máu mủ, 
chẳng phải là do nghiệp lực của họ mà thành như thế 
đó sao? 

1 Tám bộ trời, rồng (thiên long bát bộ): chỉ chung 8 cảnh giới chúng sinh 
bao gồm: chư thiên, loài rồng, a-tu-la, ca-lầu-la, khẩn-na-la, ma-hầu-la-
già, con người và loài phi nhân.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

111

Thuở xưa, Tôn giả Mục-kiền-liên dùng thiên nhãn 
nhìn khắp thế gian, thấy được người mẹ đã qua đời của 
ngài đang ở trong cảnh giới của loài quỷ đói, liền mang 
đến cho bà một bát cơm. Mẹ ngài nhận được liền dùng 
tay trái che bát [vì sợ những quỷ khác nhìn thấy], tay 
phải bốc lấy cơm. Bà vừa đưa cơm vào đến miệng, cơm 
ấy liền lập tức hóa thành than lửa. Ngài Mục-kiền-liên 
đau đớn khóc than, tìm đến cầu cứu với đức Phật. Phật 
dạy: “Mẹ của ông tội nặng, không phải sức một người 
có thể cứu độ được. Lòng hiếu thảo của ông tuy cảm 
động trời đất, nhưng dù trời đất quỷ thần cũng không 
thể giúp được việc này. Ông nên nhờ cậy đến sức oai 
thần của chư tăng trong mười phương, mẹ ông mới có 
thể được giải thoát.”

Ngài Mục-kiền-liên liền tổ chức Phật sự lớn lao, 
cúng dường tất cả chư tăng mười phương. Mẹ ngài 
ngay trong ngày ấy liền được thoát khỏi cảnh khổ 
trong loài quỷ đói.1

Theo đó mà xét thì việc quỷ họ Vương không được 
ăn, lẽ nào không phải do nghiệp báo tự thân của ông ta 
chiêu cảm?

Có người hỏi: “Nếu đã như vậy thì việc thí thực ở 
thế gian thật cũng chẳng ích lợi gì?” Đáp rằng: “Mối 
tương quan giữa chúng sinh với Phật pháp phân thành 
hai hạng: một là có duyên, hai là vô duyên. Những 
chúng sinh có duyên ắt sẽ được thấm nhuần ân huệ. 
Nếu không thể tiếp nhận được, ấy là vô duyên. [Như 
1 Chuyện này được kể trong kinh Vu Lan Bồn. (Chú giải của soạn giả) 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

112

vậy, có kẻ vô duyên, cũng có người hữu duyên,] không 
thể cố chấp vào một lẽ duy nhất mà luận việc.”1

Giễu cợt Phật pháp sớm lãnh tai ương2

Ở Ma thành3 có hai người đã đỗ cử nhân, một người 
hết lòng tin Phật, một người thì chê bai báng bổ. Một 
hôm, cả hai cùng đọc sách trong điện thờ Bồ Tát Địa 
Tạng, bỗng có một người mang thịt chó đến biếu. Người 
tin Phật liền xua tay bảo đi nơi khác, không cho vào điện 
thờ, lại hốt hoảng chạy tránh ra bên ngoài cửa. 

Người báng Phật thấy vậy liền nói: “Ta theo cái 
học của nhà Nho, không biết đến cái gì là Phật giáo 
hay Lão giáo cả.” Rồi ông ta leo lên tòa cao, giễu cợt 
gắp thịt đút vào miệng Bồ Tát. Nhưng vừa nhấc đũa 
lên thì cảm thấy giữa khoảng không có một luồng sức 
mạnh đẩy tới, khiến ông ta ngã nhào xuống đất chết 
ngay.

Chốc lát sau, vị cử nhân đã tránh ngoài cửa cũng 
lăn ra chết. Ngay khi ấy ông ta nhìn thấy người báng 
Phật kia đang chịu hàng trăm thứ hình phạt, trên cổ đeo 
gông rực lửa đỏ, khắp thân hình đều bị lửa dữ thiêu đốt.

Diêm vương nói với người tin Phật rằng: “Ông có 
lòng tin, lẽ ra không phải đến chốn này. Ta đưa ông 

1 Chỉ cần có lòng tin nơi Phật pháp, ắt thành người có duyên. Không 
có lòng tin nơi Phật pháp, ấy là vô duyên. Lẽ nào có thể không sớm 
phát khởi lòng tin vào Phật pháp? (Chú giải của soạn giả) 

2 Trích từ sách Hiện quả tùy lục (現果隨錄). (Chú giải của soạn giả) 
3 Thuộc tỉnh Hồ Bắc.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

113

đến đây là muốn ông nhìn thấy kẻ kia chịu hình phạt 
khổ sở, để ông kể lại cho người đời được biết.” Nói rồi 
ra lệnh trả về dương gian, ông ta liền sống lại.

LỜI BÀN

Bồ Tát Địa Tạng ở nơi thế giới Ta-bà này đã có phát 
lời thệ nguyện lớn lao rằng: “Nếu có một chúng sinh 
còn chưa được giải thoát, ta xem như chính mình đã đẩy 
họ rơi vào hầm hố.”

Đức Thế Tôn khi thuyết pháp tại cung trời Đao-
lợi đã ngợi khen Bồ Tát Địa Tạng rằng: “Ví như mười 
phương chư Phật cùng xưng tán công đức của ông, 
trải qua ngàn vạn kiếp cũng không hết được.” Phật 
lại dạy rằng: “Ví như có chúng sinh cõi trời đã hưởng 
hết phước báo, hiện ra năm tướng suy,1 sắp đọa lạc 
vào các cảnh giới xấu ác như địa ngục, ngạ quỷ, súc 
sanh, nếu được thấy hình tượng Bồ Tát Địa Tạng rồi 
hết lòng chiêm ngưỡng, lễ bái, liền có thể không đọa 
lạc nữa mà được tăng thêm phước báo nơi cõi trời.” 

Đức Phật cũng dạy rằng: “Nếu có chúng sinh nào 
chuyên tâm thành kính cúng dường Bồ Tát Địa Tạng, 
suốt một đời không thối chuyển, thì trong đời vị lai 
sẽ thường được sinh nơi các cõi trời, thọ hưởng phúc 
lạc. Khi phước báo cõi trời đã hết, sinh vào cõi người 

1 Chư thiên cõi trời khi hết phước, sắp chết đi để tái sinh vào cảnh giới 
khác thì hiện ra năm tướng suy. Đó là: 1. Quần áo thường dơ bẩn; 
2. Đầu tóc rối bời, hoa trên đầu tàn tạ; 3. Thân thể hôi hám và nhơ 
nhớp; 4. Dưới nách thường ra mồ hôi; 5. Không thấy ưa thích ngai vị, 
chỗ ngồi của mình.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

114

thì trăm ngàn vạn kiếp đều được làm bậc đế vương.1

Than ôi, bậc Đại Sĩ có thần lực không thể nghĩ bàn 
như thế, phương danh chấn động khắp vô số thế giới, 
oai thần thâu nhiếp vạn ức chư thiên, hết thảy chúng 
sinh được nghe danh hiệu, được thấy hình tượng ngài 
thì đều được phước báo thù thắng, thế mà kẻ phàm 
phu ngu mê uế trược, hiểu biết cạn cợt nhỏ nhoi lại 
dám hủy báng, khác nào lấy ánh sáng đom đóm mà 
so với mặt trời chói lọi, lấy cánh ruồi mà che cả bầu 
trời, thật không biết tự lượng sức mình!

Khuyên người đừng ăn cua

Người đời nghe nói đến những nỗi khổ trong địa 
ngục đều cho là chuyện mơ hồ, không biết rằng khi 
người ta luộc cua để ăn, ấy chính là cảnh tượng của 
đại địa ngục Phí thang [được mô tả trong kinh điển], 
chỉ vì người ta làm mãi thành quen nên xem đó như 
chuyện bình thường mà không nhận biết được.

Khi củi vừa bắt lửa bốc lên một lúc đầu, nhiệt độ 
trong nồi nóng dần lên, những con cua trong nồi bắt 
đầu kinh hoàng khiếp sợ, toàn thân cảm thấy ngày 
càng khó chịu. Thế rồi nước trong nồi ngày càng nóng 
hơn, cả bầy cua rối loạn bò quanh, con nào cũng muốn 
tìm lối thoát ra. Lát sau, nước càng thêm nóng, thế là cả 

1 Những điều trên đều được ghi chép trong kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn 
nguyện (地藏菩薩本願經). (Chú giải của soạn giả) Kinh này gồm 2 
quyển, được xếp vào Đại Chánh tạng, thuộc Tập 13, kinh số 412, 
trang 777, tờ c.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

115

bầy qua lại vướng vít, thần thức hôn mê. Lúc bấy giờ, 
nổi lên mặt nước, nóng bức đau đớn không chịu nổi, 
chìm xuống đáy nồi cũng nóng bức đau đớn không 
chịu nổi, nằm yên xếp lớp lên nhau cũng nóng bức đau 
đớn không chịu nổi. Không bao lâu, nước trong nồi 
sôi lên, khắp quanh thân hình đều có nước sôi sùng 
sục. Nước sôi vào mắt, như đinh sắt trui nóng đâm nơi 
nhãn cầu; nước sôi trên lưng, như sắt nấu chảy nung 
nóng khắp thân thể. Chịu đựng khổ sở đau đớn như 
thế không sao nói hết, để rồi ôm mối oán hờn mà chết, 
toàn thân chuyển thành màu đỏ.

Than ôi, người ta bất quá cũng chỉ vì miếng ngon 
trong chốc lát mà tạo thành nghiệp chướng nặng nề 
rộng sâu không bờ bến như thế. Ví như chư Phật, Bồ 
Tát dùng thiên nhãn mà quán sát sự việc này, ắt sẽ 
thấy rõ người với cua từ vô số kiếp đến nay đều đã 
từng là cha mẹ, anh em, thân bằng quyến thuộc của 
nhau, chỉ vì lăn lộn tái sinh, thay hình đổi dạng, nên 
không thể biết nhau đó thôi. Vì thế mới qua lại trong 
luân hồi mà thay nhau tạo nghiệp, giết hại lẫn nhau, 
cho đến báo oán lẫn nhau vô cùng vô tận.

Dám xin có lời rộng khuyên khắp thảy, nếu muốn 
phát tâm từ bi, trước hết phải mạnh mẽ thực hành 
khoan thứ, điều mình không muốn, chớ làm cho kẻ 
khác.1 Hãy tự đặt mình vào hoàn cảnh của muôn 

1 Nguyên tác dùng “先行強恕 – tiên hành cường thứ”. Chữ thứ (恕) ở đây 
lấy theo ý của Nho gia, xuất phát từ lời dạy của Khổng tử. Sách Luận 
ngữ, chương Vệ Linh Công, tiết 23 kể chuyện Tử Cống thưa hỏi Khổng 
tử: “Có một lời nào có thể theo đó làm theo suốt đời chăng?” (有一
言而可以終身行之者乎？) Khổng tử đáp: “Có một chữ thứ: Điều mình 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

116

loài mà quán xét, thì sự tham ăn sẽ được chuyển hóa 
thành tâm từ ái.

Chịu quả báo trong núi cua1 

Ở Hồ Châu2 có một thầy thuốc tên là Sa Trợ Giáo. 
Mẹ ông rất thích ăn cua, đã giết hại số lượng nhiều 
không đếm xuể. Niên hiệu Thiệu Hưng năm thứ 11,3 
bà bị bệnh nặng qua đời. Sau đó, có một đứa cháu nhỏ 
nhìn thấy bà đứng ngoài cửa, thân hình đầy máu me, 
nói với cháu rằng: “Bà lúc còn sống giết cua quá nhiều, 
nay phải chịu quả báo trong núi cua. Cháu nói với cha 
cháu, hãy mau mau làm việc phúc đức mà hồi hướng 
cho ta.” Nói vừa dứt lời thì không thấy đâu nữa.

LỜI BÀN

Người ta làm món cua muối, bắt con cua còn 
đang sống mà móc bỏ yếm rồi ướp muối tiêu vào đó. 
Sự đau đớn khổ sở mà con cua ấy phải chịu đựng 
thật không thể hình dung nổi! Quả báo trong núi cua, 
chính là do nghiệp lực chiêu cảm mà thành.

Quan sát con cua bò ngang trên đất, có thể biết 

không muốn, chớ làm cho kẻ khác.” (其恕乎！己所不欲，勿施於人。) 
Vì thế, chữ “thứ” được hiểu theo Nho gia là “xem người khác cũng như 
chính mình”, hay “đặt mình vào hoàn cảnh của người khác”. Từ quan 
điểm nền tảng này mà hình thành đức khoan thứ, có thể khoan dung, 
tha thứ cho người khác vì cảm thông được hoàn cảnh của họ. 

1 Trích từ sách Nam dương quảng ký (南陽廣記). (Chú giải của soạn 
giả) 

2 Thuộc tỉnh Chiết Giang.
3 Tức là năm 1147.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

117

rằng đời trước ắt phải quen theo con đường tà kiến, 
không hướng theo nẻo chánh Bồ-đề. Nhìn dây buộc 
trên lưng, có thể biết rằng đời trước ắt phải buông thả 
cho ái dục trói buộc, không giải thoát ra khỏi những 
ràng buộc tình cảm, phiền não. Đó chính là: “Muốn 
biết nhân đời trước, hãy xem quả đời này.” 

Khuyên người không ăn ếch nhái

Những kẻ đi bắt ếch nhái, phần lớn đều là hạng 
thuyền chài thiếu hiểu biết. Khuyên họ giữ giới không 
giết hại, ắt tự thân họ không chịu nghe theo. Nhưng thế 
gian có biết bao món ngon lạ, mà loài ếch nhái đến nay 
số lượng còn lại hết sức ít ỏi, [sao nỡ giết ăn?]

Nếu như số người ăn thịt ếch nhái có thể giảm đi, 
thì số người đi bắt cũng sẽ tự nhiên ít dần. Vì thế nên 
khuyên người đời không nên ăn thịt ếch nhái, xin hãy 
thận trọng suy xét.

Ếch kêu oan1

Họ Vương giữ chức quan Đồng Tri,2 vốn người 
Tô Châu, một hôm đang ở tại Cú Dung,3 bỗng nhìn 
thấy một bầy ếch nhảy nhót ngay trước mặt mình. 
Vương Đồng Tri liền nói với chúng: “Nếu quả có điều 
oan khuất thì hãy chỉ cho ta biết là ở nơi nào.”

1 Trích từ sách Hiện quả lục (現果錄). (Chú giải của soạn giả) 
2 Đồng Tri: chức quan phụ tá cho trưởng quan, cấp phó.
3 Thuộc tỉnh Giang Tô.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

118

Bầy ếch khi ấy liền tụ tập cả lại một chỗ. Vương 
Đồng Tri ra lệnh cho thuộc hạ đến đào xuống chỗ ấy 
liền phát hiện một xác chết vẫn còn nguyên vẹn, miệng 
ngậm chặt một cây roi, nơi cán roi có khắc tên họ một 
người.

Vương Đồng Tri sai nha dịch đến Đan Dương, 
dùng tên họ ấy điều tra qua một lần đã tìm bắt ngay 
được hung thủ là một tên phu xe. Tra hỏi ra liền biết 
rõ sự việc. Nguyên là có một thương gia mua ếch đi 
phóng sinh, do để lộ tiền bạc mang theo nên bị tên 
phu xe này tham tiền giết chết. Vương Đồng Tri lập 
tức xử tội tên phu xe đền mạng. Người Giang Tô nhân 
sự việc này thường gọi ông là Vương Ếch.

LỜI BÀN

Con ếch khi bị người giết, phải chịu nỗi khổ của 
tám địa ngục nhỏ. Con người khi giết ếch, đó là tạo ra 
nhân của tám địa ngục nhỏ:

-	  Vào lúc ếch bị người giết thịt, trước hết chặt bỏ 

đầu. Đó là địa ngục nhỏ thứ nhất: địa ngục chặt 

đầu.

- 	 Sau khi đã chặt, liền lột da ếch. Đó là địa ngục nhỏ 

thứ hai: địa ngục lột da.

- 	 Tiếp theo chặt đứt bốn chân. Đó là địa ngục nhỏ 

thứ ba: địa ngục chặt chân.

- 	 Sau đó moi ruột móc gan. Đó là địa ngục nhỏ thứ 

tư: địa ngục mổ ruột.

- 	 Xong, cho vào nồi nấu đun lửa nóng. Đó là địa 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

119

ngục nhỏ thứ năm: địa ngục dầu sôi.

- 	 Nêm nếm gia vị vào nồi. Đó là địa ngục nhỏ thứ 

sáu: địa ngục ướp muối.

- 	 Cho vào miệng nhai ngấu nghiến. Đó là địa ngục 

nhỏ thứ bảy: địa ngục đá nghiền.

- 	 Nuốt vào trong ruột, lẫn cùng các thứ ô uế. Đó là 

địa ngục nhỏ thứ tám: địa ngục phẩn dơ.

Theo như trên mà xét, thì người bắt ếch đem đi 
bán là tự tạo nhân của bốn địa ngục đầu tiên, đó là 
tự tác. Đối với bốn địa ngục cuối cùng, tuy không tự 
mình làm nhưng lại khiến cho người khác làm, đó là 
giáo tha tác.

Đối với người mua ếch về ăn thì bốn địa ngục 
đầu tiên là khiến cho người khác làm, [vì mình không 
mua thì không người khác không bắt ếch,] đó là giáo 
tha tác. Bốn địa ngục sau cùng lại là tự mình tạo nhân, 
đó là tự tác.

Nếu người tự mình bắt ếch về ăn thịt, đó là tự tạo 
nhân của cả tám loại địa ngục, tất cả đều là tự tác.

Nếu tự mình không bắt ếch cũng không ăn thịt 
ếch, nhưng đối với việc bắt ếch ăn thịt của người khác 
lại không phản đối mà phụ họa theo, khiến cho người 
khác có thể thuận lợi mà làm, đó cũng là tạo nhân của 
tám địa ngục nhưng bằng cách giáo tha tác.

Nếu có thể quán xét rõ ràng như vậy, mới biết là 
mắt nhìn, tai nghe, miệng nói, tay làm, mỗi mỗi động 
tĩnh trong đời [nếu không tỉnh giác] đều tạo thành tội 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

120

nghiệp. Cho nên, thế giới Ta-bà này có đủ năm sự uế 
trược,1 thật không dễ sống!

Khuyên những người cầu tăng tuổi thọ2

Con người vốn đã quý tiếc mạng sống, khiếp sợ 
cái chết, thì theo lý phải hiểu rõ được cái khuynh 
hướng “tránh nguy tìm an” giống nhau ở muôn loài. 
Chúng ta với loài vật đều cùng thọ nhận khí tiết của 
trời đất. Nếu ta biết thương yêu vạn vật do trời đất 
sinh ra, thì trời đất ắt cũng thương yêu sự sống của 
ta. Nếu ta mong muốn cho loài vật được sống, thì loài 
vật cũng sẽ mong cho ta được sống.

Người đời nay từ thiếu thời cho đến trưởng thành, 
từ trưởng thành cho đến già nua, không có giai đoạn 
nào là không giết hại loài vật.

Ngay khi con vừa ra khỏi bụng mẹ, cả nhà liền 
cho đó là việc rất vui mà giết vật để ăn mừng. Không 
bao lâu vừa đầy tháng tuổi, lại vì ăn mừng nên giết 
vật. Đến lúc thôi nôi lại cũng giết vật ăn mừng. Lớn 
lên, mời thầy dạy học cũng giết vật đãi đằng. Đến 
khi bàn việc hôn nhân, từ lúc thăm nhà cho đến lễ 
cưới, bao nhiêu nghi lễ cũng đều giết vật đãi đằng. 
Huống chi đến lúc con sinh ra cháu, rồi cháu cũng 
đầy tháng, thôi nôi, cũng mời thầy dạy học, cũng lo 
việc hôn nhân... cứ thế tiếp nối không lúc nào không 
có duyên cớ để giết hại vật mạng. 

1 Năm sự uế trược (ngũ trược ác thế): bao gồm kiếp trược, kiến trược, 
phiền não trược, chúng sanh trược và mạng trược.

2	Dưới đây khuyên việc không nên giết hại vật mạng để cầu khỏi bệnh.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

121

Người sinh con gái thì lúc gả chồng cũng không 
khỏi giết hại vật mạng. Kẻ tin tà thuyết thì cúng tế 
quỷ thần ắt phải giết hại vật mạng. Người có lòng 
hiếu khách, chiêu đãi ắt phải giết vật. Người nhiều 
bệnh [cần tẩm bổ] cũng như kẻ tham ăn, đều vì miếng 
ngon vào miệng mình mà giết hại vật mạng. Lại thêm 
những lúc đi đường không khỏi vô ý giẫm đạp côn 
trùng, hoặc trong khi làm nghề nghiệp kiếm sống 
cũng có lúc không tránh khỏi làm tổn hại mạng sống 
muôn loài, cho đến những trường hợp thấy người 
khác giết hại mà vui mừng theo, hoặc ngợi khen 
khuyến khích... 

Gộp lại trong một đời, những sinh mạng bị ta giết 
chết ắt phải có đến hàng trăm, hàng ngàn, hàng vạn... 
Dựa vào những điều ấy mà cầu được trường thọ, liệu có 
thể được chăng?

Xin rộng khuyên hết thảy người đời, nếu muốn 
được tăng thêm tuổi thọ, trước hết phải giữ giới không 
giết hại. Giới sát đã giữ trọn thì tự nhiên chắc chắn sẽ 
được tăng thêm tuổi thọ. 

Cứu kiến được tăng tuổi thọ1

Thuở xưa có một vị tỳ-kheo đã chứng đắc lục thần 
thông, cùng sống với một chú sa-di. Ngài nhập định 
quán xét thấy chú sa-di ấy chỉ trong bảy ngày nữa ắt 
phải chết, liền bảo chú về quê thăm cha mẹ, đến ngày 

1 Trích từ sách Kinh luật dị tướng (經律異相). (Chú giải của soạn giả) 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

122

thứ tám hãy trở lại chùa, ý muốn cho chú sa-di ấy 
được chết tại quê nhà. 

Không ngờ đúng ngày thứ tám chú sa-di vẫn còn 
sống trở lại chùa. 

Vị tỳ-kheo liền nhập định quán sát nguyên do, 
mới biết chú sa-di lúc đang trên đường về quê bỗng 
gặp một tổ kiến sắp bị nước dâng tràn vào, lập tức cởi 
áo cà-sa đắp chặn xung quanh để cứu, nhờ đó mà cả 
đàn kiến được thoát chết. Nhờ việc này mà chú sa-di 
chẳng những không chết yểu, về sau lại sống thọ đến 
80 tuổi, chứng quả A-la-hán.

LỜI BÀN

Trong kinh dạy rằng: “Người không giết hại thì 
được quả báo sống lâu.” Xem như câu chuyện của 
chú sa-di này thì càng tin sâu lời ấy.

Cứu cá được thoát tội1

Vào đời Đường, ở quận Ngụy Châu có người tên 
Mã Gia Vận. Vào mùa xuân niên hiệu Trinh Quán 
năm thứ sáu,2 Mã Gia Vận bỗng nhiên nhìn thấy có 
hai người cưỡi ngựa đến đón mình, ngay khi đó liền 
ngã lăn ra chết. Khi ấy, Gia Vận thấy mình được đưa 
đến gặp chủ nhân của bọn họ, tức là Đông Hải Công. 
Vị này có ý mời ông giữ chức quan Ký thất.3 Mã Gia 

1 Trích từ sách Pháp uyển châu lâm (法苑珠林). (Chú giải của soạn giả) 
2 Tức là năm 632.
3 Ký thất: chức quan ngày xưa phụ trách những việc liên quan đến giấy 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

123

Vận từ chối, viện lẽ mình học vấn kém cỏi. Đông Hải 
Công cố nài ép, ông liền tiến cử một văn sĩ là Trần Tử 
Lương thay mình. Mã Gia Vận sau đó liền được sống 
lại, còn Trần Tử Lương đột nhiên ngã lăn ra chết.

Một hôm, Mã Gia Vận cùng đi với một người bạn, 
bỗng nhiên nhìn lên không trung dáng vẻ kinh sợ. 
Người bạn thấy vậy gạn hỏi, ông liền nói: “Tôi nhìn 
thấy sứ giả của Đông Hải Công đang đến Ích Châu 
bắt người. Sứ giả bảo tôi rằng Trần Tử Lương đã hết 
lời tố cáo anh, nên xem ra anh đã gần như không thể 
thoát tội. Nhưng trước đây khi ở đất Thục,1 anh có lần 
nhìn thấy cá trong hồ sắp bị bắt giết liền bỏ ra mười 
tấm lụa để cứu chúng. Nhờ việc ấy nên vừa rồi anh 
không bị bắt.”

Về sau, Mã Gia Vận làm thầy dạy học trong 
trường Quốc tử giám cho đến cuối đời.

LỜI BÀN

Khi vua Đường Thái Tông ngự tại cung Cửu 
Thành2 có nghe biết việc này, liền sai quan Thị lang 
Sầm Văn Bản đến hỏi, nhờ đó mới biết rõ.

Sắp chết được tăng tuổi thọ3

tờ sổ sách, văn kiện.
1 Tức vùng Tứ Xuyên.
2 Cung Cửu Thành: cung điện lớn vào đời nhà Đường, nằm ở phía tây 

huyện Lân Du thuộc tỉnh Thiểm Tây, trước đây vốn là cung Nhân Thọ 
của nhà Tùy. Vào niên hiệu Trinh Quán năm thứ năm, Đường Thái 
Tông cho trùng tu và đổi tên thành cung Cửu Thành. 

3 Trích từ sách Trúc song tam bút (竹窗三筆). (Chú giải của soạn giả) 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

124

Ở Hoa Đình1 có người tên Triệu Tố, một hôm đến 
Thanh Phố để thăm bà con, bỗng nhìn thấy người nô 
bộc đã chết của mình đứng trên thuyền. Ông kinh sợ, 
đến hỏi, người ấy nói: “Tôi hiện là nha dịch của âm 
ty, hôm nay đến đây để bắt 3 người. Một người ở Hồ 
Quảng, một người nữa là người bà con mà ông đi thăm 
đó.” Hỏi thêm về người thứ ba, ông ta im lặng không 
đáp, Triệu Tố có ý ngờ người thứ ba là mình.

Tiếp đó vừa đến nhà người bà con thì từ xa đã 
nghe tiếng than khóc. Họ Triệu kinh hãi, lập tức quay 
trở về. Trên đường lại gặp người nô bộc cũ, nói: “Ông 
đừng sợ, nếu đêm nay mà tôi không đến thì ông được 
thoát rồi.” Triệu Tố gạn hỏi nguyên nhân, người ấy 
đáp: “Vì trên đường đi tôi có gặp một người vì ông 
biện giải, nói rằng cả nhà ông đều giữ giới không giết 
hại.”

Đến tối, quả nhiên vẫn không thấy người ấy đến, 
Triệu Tố được bình an vô sự.

LỜI BÀN

Đó chính là [nhờ giữ giới không giết hại mà] được 
thần linh bảo vệ.

Tiết chế ăn uống được tăng tuổi thọ2

Có vị quan tự thừa3 là Tiêu Chấn, thuở nhỏ một 
1 Nay là Tùng Giang, Thượng Hải.
2 Trích từ Cảm ứng thiên đồ thuyết (感應篇圖說). (Chú giải của soạn 

giả) 
3 Chức quan phụ tá cho huyện lệnh.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

125

hôm nằm mộng thấy có người đến bảo rằng: “Ông chỉ 
sống đến năm mười tám tuổi.”

Khi cha ông được bổ làm chủ soái đất Thục,1 ông 
đi theo đến nhậm chức. Quan địa phương mở đại 
tiệc mừng chủ soái đến nhậm chức, ông cũng theo 
cha đến dự, tình cờ đi ngang nhà bếp thấy ở đó đang 
buộc một con bò sữa, liền gạn hỏi. Người nhà bếp 
thưa rằng: “Theo lệ ở vùng này thì sau khi chiêu đãi 
qua ba tuần rượu sẽ dâng món ‘đũa ngọc’. Cách làm 
món này là dùng đũa sắt đốt nóng đỏ rồi đâm xuyên 
qua vú bò sữa, sữa bò chảy ra đọng lại trên đôi đũa 
thành món ăn mùi vị rất ngon.”

Ông nghe qua kinh hãi, gấp rút đến trình với cha. 
Cha ông yêu cầu nhà bếp mang thực đơn lên xem 
trước, thấy đúng như vậy liền truyền bãi bỏ và hạ 
lệnh vĩnh viễn cấm hẳn món ăn tàn khốc này. 

Năm ấy, Tiêu Chấn vừa được mười bảy tuổi, lại 
nằm mộng thấy có vị thần đến bảo: “Ông có âm đức 
lớn, chẳng những được khỏi chết yểu mà còn có thể 
được sống lâu.” Về sau, quả nhiên Tiêu Chấn sống 
đến hơn chín mươi tuổi.

LỜI BÀN

Từ một món ăn mà có thể [khởi tâm từ bi] được 
tăng tuổi thọ, cũng từ một món ăn ấy [nếu không có 
tâm từ] ắt phải giảm tuổi thọ! 

1 Tức vùng Tứ Xuyên.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

126

Khuyên những người làm thầy thuốc

Nghề thuốc sở dĩ đáng quý là vì có thể cứu người. 
Tuy nhiên, thuốc men chỉ có thể chữa trị được bệnh 
tật mà không thể tạo thành mạng sống. Nếu dùng 
cách giết hại vật mạng để hỗ trợ tẩm bổ người bệnh, 
chẳng những làm cho bệnh ấy tăng thêm oan nghiệt, 
mà quả báo đau khổ trong tương lai của chính mình 
cũng không thể tránh được. Vì sao vậy? Dù người hay 
vật cũng đều tham sống sợ chết chẳng khác gì nhau. 
Nếu giết chết một mạng để cứu một mạng, người 
có đức nhân cũng không nỡ làm, huống chi không 
chỉ giết một mạng? Huống chi vẫn chưa chắc đã cứu 
được người?

Nếu bệnh tình đã đến mức bất trị, không nỡ 
khoanh tay ngồi nhìn, thì nên dùng pháp môn Tịnh 
độ mà khuyên dạy, giúp người được vĩnh viễn thoát 
ly sinh tử. Cứu giúp được như vậy, chẳng phải là lớn 
lao lắm sao?

Thông thường, con người trong lúc đang mang 
tật bệnh sẽ dễ dàng tiếp nhận những lời khuyên dạy 
tốt đẹp. Bình thường có thể hung hăng bài bác, không 
tin Phật pháp, nhưng đến lúc băng tan ngói lở, tính 
mạng lâm nguy, ta có thể nhân dịp ấy mà tận tình 
khuyên giải, dẫn dắt giúp người chuyển hóa, đó mới 
là phương thuốc linh diệu bậc nhất.

Sửa sách chuộc lỗi1

1 Trích từ sách Lương thư (梁書). (Chú giải của soạn giả) 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

127

Đào Hoành1 Cảnh, tên tự là Thông Minh. Mẹ ông 
họ Hoắc, nằm mộng thấy thiên thần mang lư hương 
đến nhà, sau đó liền sinh ra ông. Vào cuối đời Lưu 
Tống,2 ông được mời thỉnh làm chức Thị độc, là thầy 
của các vị vương gia, hoàng tử. Sang đời Tề, vào 
khoảng niên hiệu Vĩnh Minh,3 ông cởi triều phục treo 
ở Thần Vũ Môn, bỏ quan tước về ở ẩn nơi động Hoa 
Dương thuộc núi Cú Khúc. 

Ông với vua Lương Võ Đế4 từng có giao tình, 
những việc quốc gia đại sự vua đều tìm đến hỏi ông. 
Người đương thời gọi ông là vị “tể tướng trong núi”.

Đào Hoành Cảnh có người học trò là Hoàn Khải, 
tu hành đắc đạo đã thoát tục.5 Một hôm, Đào Hoành 
Cảnh bỗng thấy Hoàn Khải hiện về bảo ông: “Quyển 
sách thuốc do thầy chỉnh sửa có sử dụng một số côn 
trùng làm thuốc, tuy có lợi cho con người nhưng lại 
giết hại vật mạng, Thượng đế do đó đã trách tội.”

Đào Hoành Cảnh nghe vậy thì hối lỗi, liền soạn 
lại sách ấy, dùng các loại dược liệu thực vật thay thế. 
Ông lại đặc biệt soạn thêm vào sách ấy ba quyển nữa 
để chuộc lỗi cũ. Ông cũng đến lễ tháp thờ xá-lợi Phật 
1 An Sĩ toàn thư dùng chữ hoành (宏), cũng có sách chép tên vị này 

dùng chữ hoằng (弘).
2 Nhà Lưu Tống mất vào năm 466.
3 Niên hiệu Vĩnh Minh đời Tề kéo dài trong khoảng năm 483 đến năm 

493.
4 Lương Võ Đế tên thật là Tiêu Diễn, sinh vào năm 464, mất năm 549. 

Ông sáng lập nhà Lương và cầm quyền cai trị từ năm 502 cho đến khi 
qua đời.

5 Ông này tương truyền tu theo Đạo giáo.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

128

ở huyện Mậu và thọ trì Năm giới. Tháp ấy trước đây 
do vua A-dục xây dựng.

Ông từng mộng thấy được Phật thọ ký, danh hiệu 
là Bồ Tát Thắng Lực. Khi lâm chung, ông dùng áo cà-
sa che thân, ra đi một cách an nhiên, thọ 85 tuổi, thụy 
hiệu là Trinh Bạch Tiên sinh.

LỜI BÀN

Giết vật cứu người, người đời thấy có vẻ như 
không sai đạo lý, nhưng vì việc ấy mà bị trời cao trách 
tội, thật đáng sợ thay!

Khuyên người không nên đánh rắn1

Người đời đều cho rằng rắn là loài hại người, chỉ 
sợ không giết được hết, thậm chí còn cho rằng đánh 
rắn không chết sẽ để lại tai họa về sau. Thế nhưng lại 
không xét kỹ rằng, nếu đánh không chết sợ rắn báo 
oán, vậy đánh chết đi chẳng phải thù oán càng sâu 
nặng hơn sao? Chẳng qua là chỗ thấy biết của người 
đời hết sức nhỏ nhoi cạn cợt, chỉ biết chuyện đời nay, 
không biết chuyện đời sau, nên mới nảy sinh quan 
niệm đoạn diệt, cho rằng mọi việc chỉ xảy ra trong 
một đời này rồi chấm dứt. 

Huống chi, nếu rắn làm hại ta, ắt phải có nguyên 
nhân từ đời trước. Nếu không có nhân đời trước, chắc 
chắn rắn sẽ không hại ta, cần gì phải lo liệu trước việc 
rắn gây hại cho ta mà giết nó? Ví như rắn có muốn 

1	Dưới đây khuyên những việc nhỏ nhặt không nên giết hại vật mạng.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

129

hại ta, cũng không nên giết nó. Vì sao vậy? Rắn ấy 
hẳn là do nhân đời trước bị ta làm hại nên đời này 
mới đến báo oán, nếu ta giết nó thì oán thù đời trước 
xem như chưa trả được, lại kết thêm oán thù đời này, 
chẳng phải là tạo nhân để phải chịu tai họa trong hai 
đời nữa sao? Vì sao người đời không chịu suy xét kỹ?

Đốt hang rắn chịu quả báo diệt tộc1

Phương Hiếu Nho là người đời Minh.2 Cha ông 
khi chuẩn bị chỗ đất để cải táng phần mộ tổ tiên thì 
nằm mộng thấy một cụ già mặc áo đỏ đến chắp tay 
vái lạy và nói: “Chỗ huyệt táng mà ông đã chọn đó 
chính là nơi ở của chúng tôi. Mong ông hoãn lại cho 3 
ngày, đợi con cháu tôi kịp dời hết đi nơi khác rồi hãy 
làm, sau này tôi xin hết lòng báo đáp.” Nói xong lại 
dập đầu lạy ông ba lạy.

Người cha của Phương Hiếu Nho thức dậy không 
tin, cho đó chỉ là mộng mị, liền tiếp tục cho người đào 
huyệt. Khi đào đất lên có đến hàng trăm con rắn đỏ, 
liền thiêu chết hết. Đêm ấy lại mộng thấy cụ già hiện 
đến, vừa khóc vừa nói: “Tôi đã chí thành cầu khẩn 

1 Trích từ sách Hiếu sinh lục (好生錄). (Chú giải của soạn giả) 
2 Phương Hiếu Nho sinh năm 1357, mất năm 1402, tên tự là Hy Trực, 

Hy Cổ, hiệu Tốn Chí, là một bậc thầy nổi tiếng, được người đời tôn 
xưng là Câu Thành Tiên sinh. Tên vị này đã xuất hiện một lần trong 
quyển hạ của phần Giảng rộng bài văn Âm chất, mục “Đường sá gập 
ghềnh đã lâu năm thì góp sức tu sửa, san phẳng” và được khắc bằng 
chữ Nho (儒), nhưng ở phần này lại khắc là chữ Nhụ (孺). Chúng tôi 
vẫn đọc là Phương Hiếu Nho như phần trước để tạo sự nhất quán cho 
độc giả tiện theo dõi, vì đây chỉ là một người mà thôi.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

130

ông, sao ông lại khiến cho con cháu tôi 800 đứa đều 
phải chết trong lửa dữ? Ông đã diệt hết dòng họ tôi, 
tôi cũng sẽ diệt hết dòng họ của ông.”

Sau ông sinh ra Phương Hiếu Nho, nhìn đầu lưỡi 
có hình dạng uyển chuyển như con rắn. Hiếu Nho 
làm quan đến chức Hàn Lâm Học sĩ, xúc phạm đến 
Minh Thành Tổ, vua hạ lệnh tru di mười họ.1 Tính 
hết những người bị giết vừa bằng với số rắn đã chết 
trước đây.

LỜI BÀN

Đức Phật có dạy rằng: “Đứa con sinh ra có ba 
nhân duyên: Một là cha mẹ đời trước đã từng thiếu 
nợ đứa con, hai là đứa con đời trước từng thiếu nợ 
cha mẹ, ba là do có oán thù đời trước nên sinh làm 
con.”2 Người đời chỉ biết những đứa con bê tha cờ bạc 
rượu chè là oan gia, không biết rằng có những đứa 
con thành đạt uy quyền lớn rồi gây họa lây đến cả tộc 
họ, đó cũng là oan gia. Người đời chỉ biết những đứa 

1 Phương Hiếu Nho văn chương lừng lẫy, uyên bác vô cùng, nên khi 
Yên Vương Chu Lệ giành được ngôi hoàng đế từ đứa cháu là Chu 
Doãn Văn, lên ngôi lấy hiệu Minh Thành Tổ, liền triệu Phương Hiếu 
Nho vào cung để viết chiếu lên ngôi. Hiếu Nho nhất định không viết. 
Vua dọa sẽ giết sạch 9 họ, Hiếu Nho khẳng khái đáp: “Dù giết hết 
10 họ cũng không viết.” Vua sai người ép đưa bút vào tận tay, Hiếu 
Nho liền phóng bút viết 4 chữ: “Giặc Yên cướp ngôi.” Vua nổi giận 
sai mang ra hành hình giữa chợ, giết sạch 9 họ, lại tìm giết thêm môn 
nhân học trò, xem như cho đủ 10 họ.

2 Xem trong kinh Thập nhị nhân duyên. (Chú giải của soạn giả) Tuy 
nhiên, chính xác là đoạn trích này nằm trong A-hàm khẩu giải Thập 
nhị nhân duyên kinh (阿含口解十二因緣經), được xếp vào Đại Chánh 
tạng, Tập 25, kinh số 1508, trang 53, tờ a, dòng 18 và 19.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

131

con làm cho cha mẹ mất thể diện, gia đình nhục nhã 
là oan gia, nhưng không biết rằng có những đứa con 
làm vinh dự tổ tiên, rạng rỡ dòng tộc, được thọ hưởng 
sự cúng tế ngàn đời, đó cũng là oan gia. Người đời 
tranh giành cướp đoạt tài sản, ai ai cũng vì tính toán 
cho con cháu sau này. Nhưng nếu nghĩ cho thật thấu 
đáo đến những kết cục trong tương lai, thì dù hiện 
nay con đàn cháu đống liệu có ích lợi gì? Cả một đời 
vất vả, khổ nhọc tích cóp, chỉ uổng tự làm khổ thân 
mình. Mưu đoạt tài sản của người này, người khác, để 
rồi đời sau cũng chính những người ấy lại sinh vào 
làm con mình, khiến cho mình hao tài phá sản. Người 
đời ngày nào còn thấy biết một cách điên đảo, ngày 
ấy vẫn còn bị trói buộc ràng rịt tiếp nối. Xưa nay chìm 
đắm mãi trong mê lầm mà không chịu tỉnh ngộ, thật 
đáng sợ biết bao!

Rắn chết được cứu độ1

Ông Tào Lỗ Xuyên ở Tô Châu có đứa con gái gả 
về nhà họ Văn. Một hôm, có con rắn rượt đuổi theo 
con chim câu, gia nhân trông thấy liền đánh chết. Qua 
mấy hôm sau, rắn nhập hồn vào cô con gái của Tào Lỗ 
Xuyên, mượn xác nói rằng: “Ta vốn là Thái thú Kinh 
Châu, gặp lúc Hầu Cảnh làm loạn,2 đuổi ta đến chỗ bờ 
sông, ta bị té xuống sông mà chết, không biết cha mẹ, 

1 Trích từ sách Trúc song tùy bút (竹窗隨筆). (Chú giải của soạn giả) 
2 Loạn Hầu Cảnh diễn ra từ tháng 8 năm 548 đến tháng 4 năm 552, 

chống lại triều đình nhà Lương. Cuộc chiến ở Kinh Châu xảy ra vào 
khoảng năm 551.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

132

vợ con ta lúc này có được bình an hay không?”

Tào Lỗ Xuyên nghe vậy kinh hãi, nói: “Hầu Cảnh 
là người của thời Lục triều,1 nay là đời Minh, đã trải 
qua các đời Trần, Tùy, Đường, Tống, Nguyên.” Khi 
ấy, hồn ma mới biết mình chết đã quá lâu, liền nói: 
“Tôi đã phải sinh làm thân rắn, nay chết cũng không 
oán hận gì. Chỉ mong các người vì tôi thiết lễ sám hối, 
tụng cho một bộ Lương Hoàng Bảo Sám, tôi sẽ rời đi.”

Tào Lỗ Xuyên cho thiết lễ sám hối xong, hồn ma 
lại xin được cúng chay, Lỗ Xuyên liền lập đàn thí thực 
theo pháp Du-già diệm khẩu. Hôm sau, cô con gái 
liền được bình thường như trước.

LỜI BÀN

Cuộc đời con người sống chết luân chuyển như 
hơi thở vào ra, thoắt chốc đã nhập bào thai, thoắt chốc 
ra khỏi bào thai, cho đến thoắt chốc đã trải qua vô số 
lần xuất nhập như thế. Sinh ra chẳng biết từ đâu đến, 
chết đi chẳng biết về đâu, mờ mờ mịt mịt qua ngàn 
đời vạn kiếp mà vẫn không biết được. Thoắt chốc sinh 
lên cõi trời, thoắt chốc sa vào địa ngục; thoắt chốc trở 
thành quỷ đói, súc sinh, cho đến làm người, làm chư 
thiên... vượt lên rồi chìm xuống, chìm xuống lại vượt 
lên, qua ngàn đời vạn kiếp vẫn không biết được. 

Xưa, ông Tu-đạt có lần đang ở trong tịnh thất 

1 Lục triều là giai đoạn lịch sử Trung quốc gồm 6 triều đại nối tiếp 
nhau. Đó là: 1. Tào Ngụy (220-265), 2. Tấn (265-420), 3. Lưu Tống 
(420-479), 4. Nam Tề (479-502), 5. Lương (502-557), 6. Trần (557-
589).



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

133

cùng đức Phật, Phật chỉ một con kiến bò trên mặt 
đất mà nói với ông: “Con kiến này từ thời đức Phật 
Tỳ-bà-thi ra đời cho đến nay, trải qua bảy đức Phật 
ra đời mà vẫn còn đọa làm thân kiến.”1

Thông thường, mỗi một vị Phật ra đời trải qua 
thời gian rất lâu xa, huống chi đến bảy vị Phật? 
Sau khi đức Phật Thích-ca ra đời, phải trải qua hơn 
1.725.000 năm thì đức Bồ Tát Di-lặc mới từ cung 
trời Đâu-suất đản sinh.2 Chẳng biết đến lúc ấy liệu 
con kiến kia đã thoát được thân kiến hay chưa?

Theo đó mà xét thì con rắn trong chuyện này trải 
qua từ thời Lục triều đến nay3 đã được thoát thân rắn, 
kể cũng không phải chậm. Than ôi, luân hồi đáng sợ 
như thế mà không chịu phát tâm cầu sinh Tịnh độ để 
vĩnh viễn thoát ly, thì có khác gì những loài vật si mê 
trôi dạt trong biển lớn sinh tử? 

Khuyên người đừng nuôi dế, cá cảnh

Kinh Chánh pháp niệm xứ dạy rằng: 

Mạng người chẳng được lâu,
Như vỗ tay vang tiếng.
Vợ con cùng tài sản,
Đều chẳng thể mang theo.

1 Trích từ kinh Hiền ngu nhân duyên. (Chú giải của soạn giả) 
2	Xem kinh Di-lặc hạ sinh. (Chú giải của soạn giả) 
3 Tức là vào thời tiên sinh An Sĩ, đời nhà Thanh. Theo câu chuyện thì 

Tào Lỗ Xuyên sống vào đời Minh.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

134

Chỉ có nghiệp thiện, ác,
Thường bám theo không rời.
Như chim bay trời cao,
Bóng không rời mặt đất.1

Cho nên biết rằng, việc nuôi dế hay cá cảnh tuy 
làm vui mắt trong chốc lát, nhưng xét cho cùng thì 
chẳng có lợi ích gì, chỉ tạo thành nghiệp ác giết hại 
mãi mãi bám theo ta. Vì sao phải khổ sở làm thỏa 
mãn đôi mắt ngắm nhìn để rồi kết oán đời đời, mang 
thù kiếp kiếp với những con vật kia?

Sâu đỏ báo ứng2

Vào cuối triều Minh, ở huyện Vô Tích3 có người tên 
Tiết Tử Lan rất thích nuôi cá vàng, thường bắt sâu đỏ 
cho cá ăn. Cứ như vậy, đã giết hại loài sâu nhiều không 
kể xiết. Về sau Tử Lan mắc bệnh lạ, hai tay quơ cào khắp 
thân hình, như thể liên tục bốc nắm lấy vật gì ném ra, 
miệng nói: “Ôi, có ngàn vạn con sâu đỏ đang bò trên 
người tôi.” Ông rên la đau đớn cùng cực không chịu nổi, 
cào cấu nát cả người rồi chết. 

LỜI BÀN

Ngày xưa tướng Bạch Khởi cho đào hố chôn sống 

1 Kinh Chánh pháp niệm xứ (正法念處經), tổng cộng 70 quyển, được 
xếp vào Đại Chánh tạng thuộc Tập 17, kinh số 721. Bài kệ này thuộc 
quyển 1, trang 5, tờ c, bắt đầu từ dòng thứ 25, nội dung có lược bớt 
một số câu trong nguyên bản.

2 Trích từ sách Hiếu sinh lục (好生錄). (Chú giải của soạn giả) 
3 Thuộc tỉnh Giang Tô.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

135

quân nước Triệu, chỉ trong một đêm giết chết 400.000 
người. Hạng Vũ chôn sống quân Tần, trong một đêm 
giết 200.000 quân. Quân giặc loạn Trương Hiến Trung 
ở Tứ Xuyên chặt chân tay người chất lại thành núi. 
Những lúc như thế, hãy xem máu thịt chúng sinh khi 
thối rữa, giữa con người với loài sâu đỏ kia có khác gì 
nhau?

Than ôi, người chết vì nạn binh đao, ắt đã từng 
tạo nhân trong quá khứ; người nuôi loài vật rồi giết 
hại sinh mạng, ắt phải chịu quả báo trong tương lai. 
Cho nên có câu rằng: “Bồ Tát sợ nhân, chúng sinh sợ 
quả.”1

Dế trả oán2

Vào cuối đời Minh có người họ Trương ở Hàng 
Châu rất thích chơi đá dế. Con dế nào đá thua, ông 
đều ngắt đầu rồi vất đi.

Về sau, họ Trương bị một cái nhọt lớn mọc trên 
lưng. Bên trong nhọt thịt thối đen lại có hình như hàng 
trăm cái đầu dế, chạm vào đều cử động. Họ Trương 
chịu đau đớn thấu xương tủy, cuối cùng gào khóc mà 
chết.
1 Vị Bồ Tát thấu hiểu và tin nhận nhân quả nên chỉ sợ rằng nếu ngày nay 

tạo nhân xấu ác ắt phải chịu quả ngày sau, còn quả báo hiện nay là 
do nhân đã tạo từ trước nên Bồ Tát an nhiên chấp nhận mà không sợ 
sệt. Ngược lại, chúng sinh mê muội không hiểu, không tin vào nhân 
quả, nên khi quả báo tàn khốc đến thì kinh sợ, mà không hề biết e sợ 
ngay từ lúc tạo nhân. Vì thế, dù đã chịu khổ nhưng vẫn không ngừng 
tạo thêm nghiệp ác. 

2 Trích từ sách Nhân quả mục kích biên (因果目擊編). (Chú giải của 
soạn giả) 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

136

LỜI BÀN

Người đời tạo nghiệp, căn bản đều do nơi sáu 
căn.1 Khi một căn đã động, năm căn khác cũng đều 
theo đó phát khởi. Chẳng hạn như người nuôi dế đá, 
căn bản ban đầu là vì con mắt muốn xem, [nhãn căn 
tạo nghiệp], nhưng khi đi bắt dế phải lắng tai nghe 
tiếng dế kêu để bắt, thì lúc ấy nhĩ căn tạo nghiệp. Khi 
đá dế dùng tay khích động cho dế đá, đó là thân căn 
tạo nghiệp. So tính việc thắng thua, đó là ý căn tạo 
nghiệp. Thắng cuộc uống rượu thì tỉ căn (mũi ngửi), 
thiệt căn (lưỡi nếm) tạo nghiệp. Kinh Lăng nghiêm 
nói đến “nghiệp báo từ sáu căn”2 chính là ý này.

Khuyên người quý tiếc mạng sống loài trùng 
kiến
1 Sáu căn bao gồm: mắt (nhãn căn), tai (nhĩ căn), mũi (tỉ căn), lưỡi (thiệt 

căn), thân (thân căn) và ý (ý căn).
2 Nguyên bản dùng “六交報” (lục giao báo), trích từ Kinh Lăng nghiêm, 

tên gọi đầy đủ là Đại Phật Đảnh Như Lai Mật Nhơn Tu Chứng Liễu 
Nghĩa Chư Bồ Tát Vạn Hạnh Thủ Lăng Nghiêm Kinh (大佛頂如來
密因修證了義諸菩薩萬行首楞嚴經), tổng cộng 10 quyển, 
được xếp vào Đại Chánh tạng, Tập 19, kinh số 945. Trong quyển 8, 
trang 143, tờ c, dòng 4 và 5 có chép: “阿難此等皆是彼諸眾生
自業所感。造十習因受六交報。” - A-nan! Thử đẳng giai thị 
bỉ chư chúng sinh tự nghiệp sở cảm, tạo thập tập nhân, thọ lục giao 
báo. (Này A-nan! Những điều như thế đều do nghiệp báo của chúng 
sinh tự chiêu cảm lấy, gây mười tập nhân thì chịu sáu giao báo.) Trong 
một đoạn kinh sau đó (trang 144, tờ a, dòng 28 và 29), đức Phật giảng 
giải: “阿難。一切眾生六識造業, 所招惡報從六根出。” 
- Nhất thiết chúng sinh lục thức tạo nghiệp, sở chiêu ác báo giai lục 
căn xuất. (Này A-nan! Hết thảy chúng sinh do sáu thức tạo nghiệp, 
những quả báo xấu ác chuốc lấy đều từ sáu căn mà ra.) Vì thế, chúng 
tôi chuyển dịch “sáu giao báo” là “nghiệp báo từ sáu căn”.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

137

Người tu tích phước đức cũng giống như đứa 
con khéo xây dựng bồi đắp cơ nghiệp gia đình. Tuy 
không thể thấy được sự phát triển rõ rệt, nhưng ngày 
ngày tích tụ, tháng tháng vun bồi, tự nhiên sẽ thành 
tựu nghiệp lớn như Đào Chu.1 Người làm việc thất 
đức cũng giống như đứa con phá hoại gia nghiệp, tuy 
không thể thấy được sự hư hoại rõ rệt, nhưng ngày 
ngày hao mòn, tháng tháng tiêu tán, cuối cùng cũng 
đến lúc nhà tan cửa nát, không đất cắm dùi. Cho nên 
có câu rằng: “Chớ thấy việc ác nhỏ mà làm, chớ khinh 
chê việc thiện nhỏ mà không làm.”

Vua kiến trả ơn2

Huyện Phú Dương thuộc đất Ngô có người tên 
Đổng Chiêu Chi, một hôm đi thuyền qua sông Tiền 
Đường bỗng nhìn thấy dưới sông có con kiến bò trên 
một thân cây lau trôi giữa dòng nước, muốn vớt thân 
cây lau lên thuyền để cứu con kiến nhưng người trên 
thuyền không cho, ông liền dùng một sợi dây buộc 
vào cây lau để kéo đi theo thuyền, cuối cùng đưa 
được con kiến vào bờ. 

Đêm hôm đó, Đổng Chiêu Chi nằm mộng thấy một 
người mặc áo đen đến gặp mình để tạ ơn, nói rằng: “Tôi 
là vua kiến, do bất cẩn rơi xuống sông, hôm nay nhờ 

1 Nghiệp lớn như Đào Chu: chỉ người thương gia thành công, gia nghiệp 
giàu có. Do tích xưa Phạm Lãi sau khi giúp Việt vương diệt được nước 
Ngô liền từ quan về ở xứ Đào, tự xưng mình là Chu công, theo nghiệp 
buôn bán mà trở nên hết sức giàu có. Vì thế, người đời sau dùng chữ 
Đào Chu để chỉ những người buôn bán thành công, trở nên giàu có.

2 Trích từ sách Cổ sử đàm uyển - 古史談苑. (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

138

được ông cứu giúp. Sau này ông có lúc nguy cấp, xin 
hãy báo cho tôi biết.”

Trải qua hơn mười năm sau, Đổng Chiêu Chi bị 
người khác vu cáo là ăn trộm, bị bắt giam vào ngục. 
Chiêu Chi nhớ lại lời vua kiến đã nói trước đây trong 
giấc mộng, trong lòng muốn báo tin nhưng chẳng biết 
cách nào. Có người biết chuyện liền bảo: “Sao ông 
không bắt lấy vài ba con kiến, đặt trong lòng bàn tay 
rồi nói chuyện này với chúng thử xem.” Đổng Chiêu 
Chi làm theo lời, quả nhiên đêm ấy mộng thấy người 
mặc áo đen đến bảo: “Ông hãy gấp rút trốn đi, tìm đến 
trốn trong núi Dư Hàng có thể thoát được nạn này.”

Đổng Chiêu Chi thức giấc, lập tức theo lời bỏ trốn, 
chạy đến núi Dư Hàng. Quả nhiên trốn thoát được, 
rồi chẳng bao lâu sau có lệnh triều đình đại xá, nhờ 
đó được miễn tội.

LỜI BÀN

Chớ nên cho rằng việc kiến trả ơn là hoang đường. 
Các loài côn trùng nhỏ nhoi đều có những chuyện kể 
không thể giải thích được. 

Xưa, vua Phù Kiên1 cùng với hai người là Vương 
Mãnh và Phù Dung bí mật bàn chuyện xá tội [cho 
tù nhân] ở Linh Đài, vừa định thảo chiếu bỗng có 
con nhặng màu đen rất lớn bay vù đến chỗ ngòi 
bút, tiếng vo ve rất mạnh. Không bao lâu, cả nước 
đều biết chuyện triều đình sắp có lệnh đại xá. 

1 Tức Tuyên Chiêu Đế của nhà Tiền Tần.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

139

Phù Kiên suy nghĩ rằng ngoài hai người cùng 
bàn việc với mình thì không ai có thể biết để tiết lộ 
chuyện này, liền tra vấn các quan xem do đâu biết 
được tin tức ấy. Các quan tâu lên rằng: “Hôm trước, 
trên đường đi thấy có một đứa trẻ mặc áo đen, chỉ 
cao chừng ba thước,1 đứng giữa đường hô lớn cho 
mọi người đều nghe rằng: ‘Triều đình sắp đại xá, 
triều đình sắp đại xá!’ Tiếng hô vừa dứt thì bỗng 
nhiên biến mất, không thấy đâu nữa.” Phù Kiên khi 
ấy mới biết đứa trẻ kia chính là con nhặng lớn màu 
đen bay đến chỗ ngòi bút hôm trước.2

Thiên hạ rộng lớn, có điều gì lại không thể xảy 
ra? Chuyện vua kiến trả ơn cũng không đáng xem là 
kỳ lạ.

Khuyên những người đi săn3

Đức Phật dạy rằng: “Trong lòng luôn nghĩ đến từ 
bi nhân hậu, tu tập pháp lành, đó là tạo nhân ngày 
sau được sinh vào hai cõi trời, người, được hưởng 
phước đức. Trong lòng luôn nghĩ đến việc giết hại 
vật mạng để ăn thịt, đó là tạo nhân ngày sau phải đọa 
vào những cảnh giới địa ngục, ngạ quỷ, súc sinh.”

Những người làm nghề săn bắn, từ sáng đến 
tối, nhìn thấy chim thì nghĩ chuyện bắn chim, nhìn 
thấy thú thì nghĩ chuyện bắt thú, không thể tìm 

1 Ba thước cổ, khoảng bằng 1 mét.
2 Trích theo sách Bắc sử. (Chú giải của soạn giả) 
3	Dưới đây khuyên việc chọn nghề mưu sinh không nên giết hại vật 

mạng. (Chú giải của soạn giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

140

được một ý niệm nào trong tâm tưởng họ không 
liên quan đến việc giết hại. Vì thế nên oán cừu 
nối nhau không dứt, cứ dần dần sa đọa, trầm luân 
đến muôn kiếp, không có lúc thoát ra. Những kẻ 
thường giết hại, xem mạng sống muôn loài như cỏ 
rác, sao không suy ngẫm điều này?

Lòng thương con của chim cảm động người1

Tướng Đặng Chi2 mang quân đi đánh Phù Lăng, 
một hôm nhìn thấy chim mẹ đang mớm mồi cho chim 
con, giương cung bắn nhưng không trúng. Chim mẹ 
bị bắn trượt nhưng vì có những chim con ở đó nên 
không nỡ bay trốn đi, vẫn đứng nguyên nơi ấy. Đặng 
Chi bắn lần nữa, chim bị trúng tên, vẫn mang mũi tên 
trên thân mà tiếp tục mớm cho con ăn, lại ngậm mồi 
nhả bên cạnh, kêu chiêm chiếp gọi chim con tự lấy 
mồi ăn, cuối cùng mới kêu lên một tiếng bi thương 
rồi chết. Mấy chú chim con cũng kêu tiếng bi thương 
không ngừng.

Đặng Chi hết sức hối hận, tự nói: “Ta làm trái với 
bản tính muôn loài, ắt sắp phải chết rồi!” Quả nhiên, 
không bao lâu sau ông bị Chung Hội hại chết.3

1 Trích từ sách Hậu Hán thư. (Chú giải của soạn giả) 
2 Đặng Chi là danh tướng nước Thục vào thời Tam quốc.
3 Chỗ này e rằng nguyên tác có sự nhầm lẫn, vì Đặng Chi mang quân 

dẹp loạn đất Phù Lăng vào năm 248. Sang năm 251 ông qua đời 
không rõ bao nhiêu tuổi, nhưng ông lớn tuổi hơn Chung Hội rất nhiều, 
vì từ năm 223 ông đã được vua Thục cử đi sứ Đông Ngô, trong khi 
Chung Hội đến năm 225 mới sinh ra. Khi ông qua đời thì Chung Hội 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

141

LỜI BÀN

Trong cuộc đời không gì bi thảm hơn là lúc người 
mẹ trẻ mắc bệnh nguy kịch sắp mất, gọi các con còn 
thơ ấu đến bên giường bệnh nắm tay vĩnh biệt, lưu 
luyến dặn dò, một lời nói ra ruột gan quặn thắt trăm 
lần, quyến luyến không rời, phút chốc lệ tuôn như 
mưa đổ, trong lòng đã lo có người tùy tiện ngược đãi 
con mình, lại còn sợ dì ghẻ mai sau hành hạ, nhìn thấy 
trước tình trạng côi cút của các con nên hồn phách khi 
ấy hết sức đau đớn bi thương, nghe tiếng kêu khóc 
của con trẻ mà ruột gan mình như bị xé nát.

Sự bi thảm cùng cực như thế trong kiếp người, thật 
ra đều do nghiệp ác từ đời trước chiêu cảm mà thành, 
vì thế nên lúc ấy đành phải chịu đựng mà không có 
cách gì thoát được. 

Săn bắt thú chịu quả báo trong nồi nước 
sôi1

Lưu Ma Nhi ở Phần Châu, cả nhà làm nghề săn 
bắt thú. Một hôm, ông cùng với đứa con trai là Lưu 
Sư Bảo bỗng kế tiếp nhau lăn ra chết. Phía bắc nhà 
ông có người hàng xóm là Kỳ Lũng Uy, bị bệnh chết 
rồi tự nhiên sống lại. Nhân đó kể với mọi người rằng 
lúc ở dưới âm ty có nhìn thấy hai cha con Lưu Ma 

chỉ mới 26 tuổi và đang làm chức Thượng thư trung thư thị lang, chưa 
nắm giữ binh quyền. Đến năm 262, Chung Hội mới được phong làm 
Trấn Tây Tướng quân, cầm quân chuẩn bị đánh Thục vào năm 263. 

1 Trích từ sách Cảm ứng thiên đồ thuyết (感應篇圖說). (Chú giải của 
soạn giả) 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

142

Nhi bị nấu trong chảo nước sôi, da thịt rã dần đến hết 
sạch, chỉ còn nhìn thấy xương. Sau đó rất lâu, thân 
xác mới trở lại như cũ. Lũng Uy hỏi nguyên nhân, 
liền có người đáp rằng: “Trước đây thích đốt lửa [để 
xua đuổi] mà bắt thú, nên nay phải chịu tội như vậy.”

LỜI BÀN

Kinh Phật dạy rằng: “Trong cảnh giới địa ngục, 
mỗi một ngày đêm có vạn lần chết đi sống lại. Mỗi 
khi [thọ hình đến mức] chết đi liền có cơn gió thổi 
qua làm sống lại, tiếp tục phải chịu đựng hình phạt 
khổ sở ấy. Nếu nghiệp báo chưa hết thì dù kéo dài cho 
đến lúc đất đai sông núi đều hư hoại, hình phạt ấy cũng 
chưa từng được dừng nghỉ trong giây lát.”

Cho nên, kinh Địa Tạng có nói rằng: “Khi thế 
giới này hư hoại, [người thọ nghiệp báo] chuyển sinh 
sang thế giới khác; khi thế giới ấy hư hoại, lại chuyển 
sinh sang thế giới thuộc phương khác; khi các thế giới 
thuộc phương ấy đều hư hoại, lại lần lượt chuyển 
sinh sang phương khác nữa, đợi cho đến sau khi thế 
giới này hình thành xong thì sinh trở lại đây [tiếp tục 
thọ nghiệp].”1

Than ôi, không nghĩ đến thì thôi, nếu suy xét kỹ 
thật đáng sợ biết bao!

1 Theo kinh Phật, mỗi một thế giới đều tuần tự trải qua bốn giai đoạn 
là thành (hình thành), trụ (tồn tại), hoại (hư hoại) và không (trở nên 
trống rỗng không còn gì). Bốn giai đoạn ấy nối nhau tuần hoàn, nên 
sau giai đoạn không thì thế giới hình thành trở lại.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

143

Người với nai cùng chết1

Ở Lư Lăng có người tên Ngô Đường, rất giỏi săn 
bắn, khi đi săn thường dắt theo đứa con trai nhỏ. Một 
hôm, gặp nai mẹ dẫn theo nai con, Ngô Đường bắn 
một phát trúng nai con ngã xuống chết. Nai mẹ kêu lên 
tiếng bi thương rồi chạy đi. Ngô Đường liền nấp vào 
trong lùm cỏ rậm, rình thấy nai mẹ quay lại thè lưỡi 
liếm xác con, liền giương cung bắn chết luôn nai mẹ. 

Thoáng chốc bỗng thấy có một con nai nữa, liền 
bắn ngay, hóa ra mũi tên trúng vào con trai mình. Ngô 
Đường ôm con khóc rống lên, chợt nghe giữa không 
trung có tiếng nói: “Ngô Đường! Nai kia cũng thương 
con có khác gì ngươi?” 

Ngô Đường đang lúc hết sức kinh hãi, bỗng thấy 
xuất hiện một con cọp vồ lấy đứa trẻ, cắn đứt một 
cánh tay, khiến nó chết ngay lúc ấy.

LỜI BÀN

Có người hỏi: “Trị tội người không nên liên lụy 
đến con cái, Ngô Đường tất nhiên độc ác, nhưng con 
trai còn nhỏ của ông ta nào có tội gì? Oán ghét người 
cha mà giết đứa con, lưới pháp âm ty liệu có khắc 
nghiệt quá chăng?”

Đó là không biết rằng, người làm thiện ắt sẽ sinh 
vào nhà làm thiện để cùng hưởng phúc, người làm 

1 Trích từ Cảm ứng thiên đồ thuyết (感應篇圖說). (Chú giải của soạn 
giả)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

144

ác ắt phải sinh vào nhà làm ác để cùng chịu tội. Đứa 
con trai Ngô Đường chắc chắn đời trước đã từng làm 
nhiều việc ác, phải chịu quả báo bị cọp vồ mà chết, 
thế nên mới sinh vào nhà Ngô Đường để chịu tai họa 
ấy. Như vậy là để cho thiên hạ biết mà kiêng sợ, để 
người cha biết được sự trừng phạt là như thế. Nhân 
duyên hội tụ thành những điều như vậy, đều là do 
nghiệp lực không thể nghĩ bàn chiêu cảm mà thành.

Đức Phật có nói: “Khi thời gian một kiếp sắp hết, 
tuổi thọ trung bình của con người chỉ còn được 10 
tuổi, chúng sinh gặp nhau, tất cả đều sinh tâm ác độc 
giết hại lẫn nhau, không chút từ tâm thương xót, cũng 
giống như người thợ săn ở chốn núi rừng, khi nhìn 
thấy muôn loài cầm thú chỉ khởi tâm ác độc muốn giết 
hại mà thôi, không chút thương xót. Vì thế, khi kiếp 
này sắp hết, trong vòng bảy ngày cuối cùng, cỏ cây đất 
đá đều hóa thành đao trượng, [chúng sinh nhân đó] 
tàn hại lẫn nhau, cho nên sau khi chết đi rồi tất cả đều 
đọa vào các đường ác.”1

Xin khuyên hết thảy người đời, khi nhìn thấy đồng 
loại nên khởi sinh tâm từ bi cứu độ, khi nhìn thấy 
muôn loài chúng sinh, cũng nên khởi sinh tâm từ bi 
cứu độ. Dù sinh ra ở đâu cũng phát khởi tâm nguyện 
Bồ-đề. Được như thế thì dù có tội chướng [đã tạo trước 
đây] cũng sẽ tức thời tiêu tan như băng tuyết dưới ánh 
mặt trời.

1 Xem trong Khởi thế nhân bản kinh. (Chú giải của soạn giả) 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

145

Khuyên những người đánh bắt chim

Chim chóc tuy là loài vật nhỏ nhoi, nhưng khi 
chim trống đi xa, chim mái cũng kêu lên những tiếng 
buồn thương, khi chim mẹ không về, chim con cũng 
biết chiêm chiếp kêu ran đợi mớm mồi. [Những tình 
cảm ấy] so với con người thật không khác biệt. Ví như 
rơi vào cảnh đôi bạn chia lìa, mẹ con ly tán, ắt phải 
kêu tiếng bi thương, bỏ ăn mất ngủ, sầu thảm không 
nơi nương tựa. Cho nên có câu rằng: “Chia rẽ trống 
mái trong loài vật, phải chịu quả báo vợ chồng ly tán; 
giết hại con cái của loài vật, phải chịu quả báo con 
cháu mình chết yểu.” Nhân quả rõ ràng không hề sai 
dối.

Ba con chim én nhớ ơn1

Vào đời nhà Tống, ở Nghiêm Châu2 có người phụ 
nữ tên Vương Á Tam, một hôm nhìn thấy con mèo 
vồ chết chim én mẹ, liền mang cơm đến nuôi ba con 
chim én con trong tổ. Đến khi chim lớn bay đi mất.

Mùa đông năm ấy, Vương Á Tam qua đời. Tiếp 
đến mùa xuân năm sau, có ba con chim én bay về lượn 
mãi quanh nhà. Người mẹ của Vương Á Tam liền nói: 
“Có phải chim én tìm Á Tam chăng? Á Tam đã chết, 
chôn ở sau vườn.” Ba con chim én liền bay vào vườn, 
kêu tiếng đau thương rồi nằm chết cả trên mộ Vương 
Á Tam.

1 Trích từ sách Chứng từ lục (證慈錄). (Chú giải của soạn giả) 
2 Thuộc tỉnh Chiết Giang.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

146

LỜI BÀN

Con người liệu có ai biết nhớ ơn xưa, tình sâu 
nghĩa nặng được như ba con chim én này chăng? Xem 
qua chuyện này rồi thật buồn đau mà hổ thẹn.

Chim khách chọn huyệt táng1

Huyện Vũ Tấn2 có Cù Công là người nhân hậu, 
đức độ sâu dày. Một hôm, ông nhìn thấy con chim 
khách mang trên mình một mũi tên, cất tiếng kêu bi 
thương đau đớn. Ông thương xót liền nói: “Nếu mày 
muốn tao giúp nhổ tên ra thì mau đáp xuống đây.” 
Chim khách quả nhiên bay đáp xuống trước mặt ông. 
Cù Công nhổ mũi tên ra, nuôi dưỡng chim trong mấy 
ngày [cho bình phục] rồi thả bay đi.

Về sau, khi Cù Công muốn cải táng cha mẹ, đã 
tìm được chỗ đất tốt nhưng không biết chọn huyệt 
nơi nào. Khi ấy bỗng nhiên có một bầy chim khách tụ 
tập đến. Một con chim khách bay đến ngậm chéo áo 
Cù Công rồi bay lại một chỗ đất trong phần mộ, liên 
tiếp ba lần như vậy. Cù Công liền nói: “Nếu nơi ấy 
đúng là huyệt tốt, mày hãy kêu lên ba tiếng.” Chim 
khách lập tức y lời kêu lên ba tiếng. Cù Công cho mời 
thầy địa lý đến xem xét lại, quả nhiên chỗ đất ấy rất 
thích hợp, liền cho đào huyệt táng vào.

Về sau, hai con ông là Cù Sĩ Đạt và Cù Sĩ Tuyển 
dự thi Hương đều đỗ,3 con cháu về sau ngày càng 
hưng thịnh.
1 Trích từ sách Quan cảm lục (觀感錄). (Chú giải của soạn giả) 
2 Thuộc tỉnh Giang Tô.
3 Tức là đỗ cử nhân.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

147

LỜI BÀN

Huyệt táng tốt xấu đều do nơi tâm mình mà ra. Tổ 
tiên hung bạo mà tự tâm mình không biết tích đức tu 
nhân, chỉ hướng ra bên ngoài mang linh cữu đi tìm chỗ 
đất táng cho tốt đẹp, đó chỉ là kẻ ngu muội mà thôi. 

Lưới bắt chim bị mắc bệnh lạ1

Ở Bà Dương2 có người thợ nhuộm họ Đổng, ưa 
thích việc lưới bắt chim. Bắt được rồi dùng que trúc 
xiên qua đầu chim, đặt trên lửa rơm thui chín, xong 
làm sạch lông rồi đem bán. Số chim đã bị ông giết hại 
như thế thật nhiều không đếm xuể. 

Về sau họ Đổng bỗng nhiên mắc một chứng bệnh 
kỳ lạ, da dẻ toàn thân hóa thành thô ráp như vỏ cây, 
ngứa ngáy lạ lùng không sao chịu nổi, phải dùng rơm 
khô đốt lên hơ nóng cả người. Sau đó ông lại mắc 
chứng đau đầu, phải nhờ người dùng que trúc đánh 
vào đầu mới chịu được. Họ Đổng bị hành hạ đau đớn 
như vậy đến ba năm rồi mới chết.

LỜI BÀN

Dùng que trúc mà đánh vào đầu, dùng lửa rơm mà 
hơ toàn thân, đều là những chuyện khổ sở đau đớn, vì 
sao họ Đổng lại muốn được chịu đựng những điều như 
vậy?

Ấy là vì bản tính con người vốn hiền thiện. Lưới 
bắt chim chóc để giết hại, đó là làm những việc người 
1 Trích từ sách Chuyết am nhật ký (拙庵日記). (Chú giải của soạn giả) 
2 Thuộc tỉnh Giang Tây.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

148

ta không nên làm, do đó phải chịu quả báo dùng que 
trúc đánh vào đầu, đốt lửa rơm hơ nóng toàn thân, 
đều là muốn những việc người khác không hề muốn.

Cả bầy chim mổ xé thân xác1

Vào cuối triều Minh, ở Vũ Tấn2 có người tên Cố 
Mưu, từng bắt chim chóc nhiều vô số. Về sau ông ta 
mắc bệnh nằm liệt trên giường, tự nói với người nhà 
rằng: “Hôm nay có chim đến mổ vào tay tôi.” Rồi lại 
nói: “Có chim đến mổ vào chân tôi.” Mỗi ngày lại 
thay đổi nơi bị chim mổ, cho đến lúc [cảm thấy] toàn 
thân bị chim mổ nát. Khi ấy đã ngã bệnh được bốn 
mươi chín ngày, lại nói với người nhà: “Hôm nay có 
chim đến mổ mắt tôi.” Nói xong liền chết. Người nhà 
đến nhìn, quả nhiên trong mắt không còn đồng tử.

LỜI BÀN

Người nuôi nhốt chim chóc trong lồng, tuy không 
lấy mạng chúng, cũng không tránh khỏi tạo nhân 
giam cầm trong lao ngục, phải nên kiêng sợ chớ phạm 
vào. 

Đạn sắt xuyên vào bụng3

Huyện Côn Sơn có người tên Cung Phúc, dùng 
súng bắn chim rất giỏi. Vào mùa hạ năm Nhâm Dần 

1 Trích từ sách Hiếu sinh lục (好生錄). (Chú giải của soạn giả) 
2 Thuộc tỉnh Giang Tô.
3 Trích từ sách Nhân quả mục kích biên (因果目擊編). (Chú giải của 

soạn giả) 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

149

thuộc niên hiệu Thuận Trị,1 một hôm ông cầm que 
lửa soi vào chỗ thuốc súng, tàn lửa bay ra rơi vào 
thuốc súng bốc cháy dữ dội, râu tóc ông đều cháy 
sạch, lại bị một viên đạn sắt xuyên qua ngực vào tận 
trong bụng, chết một cách hết sức thê thảm.

LỜI BÀN

Hạng người này chắc chắn sẽ phải đọa vào địa 
ngục thiết hoàn.2 [Sau khi ra khỏi địa ngục,] nếu sinh 
làm người ắt phải chịu một trong ba loại quả báo. Một 
là chết vì lửa cháy, hai là chết vì súng đạn và ba là vì 
sợ hãi, phát cuồng mà chết.

Đức Phật Thích-ca trong vô số kiếp trước đây đã 
từng có lần làm vị Thiên vương cõi trời Đao-lợi,3 đánh 
nhau với loài a-tu-la. Khi ngài định dẫn binh quay 
về, bỗng nhìn thấy một con chim kim sí làm tổ trên 
cây đại thụ, liền suy nghĩ: “Nếu quân ta đi ngang đó, 
trứng chim kim sí ắt bị phá hoại mất.” Liền ra lệnh 
cho người đánh xe quay trở lại không về nữa. Quân 
a-tu-la thấy Đế Thích bất ngờ quay xe lại thì kinh hãi 
lui về. Nhờ một ý nghĩ nhân từ mà lần đó Đế Thích 
được chiến thắng.4

1 Tức là năm 1662.
2	Địa ngục thiết hoàn (鐵丸地獄): nơi tội nhân bị trừng trị bằng cách 

bị bắt phải nuốt các viên sắt nóng. Chu vi địa ngục này rộng 80 do 
tuần, trong đó có 88 tòa thành sắt, trong mỗi thành sắt có 5 núi dao 
che phủ ở trên, phía dưới thì có 18 con rắn sắt rất độc, lưỡi nó phun ra 
kiếm sắt, đầu kiếm lửa cháy đỏ rực, tội nhân chết rồi sinh vào thành 
sắt, rắn sắt quấn thân, trên đầu lửa đốt, lại mưa xuống những viên sắt 
nóng lớn; từ đỉnh đầu vào, từ dưới chân ra.

3 Tức Thiên Đế Thích hay Đế Thích, cũng gọi là Thích-đề-hoàn-nhân.
4 Chuyện này được chép trong kinh Khởi thế nhân bản (起世 因本經). 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

150

Đến như vua trời Đế Thích còn không nỡ làm hại 
chỉ một quả trứng chim, huống chi những kẻ phàm 
phu phước bạc đức mỏng lại có thể xem thường mạng 
sống chúng sinh như cỏ rác được sao?

Khuyên những người làm nghề đồ tể
Dê, lợn tuy là loài vật nhưng tâm lý tham sống 

sợ chết so với chúng ta cũng không khác biệt. Hãy 
xem như nhà kia nuôi lợn, vừa chịu giá bán cho đồ 
tể, con lợn ấy liền rơi lệ bỏ ăn. Tuy miệng không thể 
nói ra lời, nhưng trong lòng đã biết mạng sống mình 
chẳng còn được bao lâu. Thế cho nên đến lúc bị người 
dùng dây buộc liền kêu gào chấn động, bị lôi dắt ra 
khỏi cửa thì run rẩy kinh hoàng. Người đồ tể bước 
đi một bước là một bước hãi hùng đối với con lợn ấy. 
Trên đường gặp được người nào cũng đều hết lòng 
trông mong được người ấy cứu mạng. Cho đến khi 
đã vào lò mổ, thấy người đồ tể xắn tay áo vung dao 
hướng đến thì lớn tiếng kêu thét lên. Nhưng kêu với 
trời cũng chẳng thể lên trời, khóc với đất cũng không 
chui được vào đất. Nhìn phải nhìn trái, không có ai 
là người không muốn giết hại mình. Ngó trước ngó 
sau, toàn là những dụng cụ để giết hại mình. Chỉ 
trong chốc lát bị vật ngửa trên sàn, dao sắc đã rạch 
sâu vào bụng. Lúc bấy giờ như dầu sôi đổ trên đỉnh 
đầu. Lúc bấy giờ như ngàn vạn mũi kích cùng xuyên 
thấu tim gan. Tiếng kêu thê thảm đau thương cùng 
cực rồi chuyển sang lịm tắt dần, mắt vội nhắm nghiền 

(Chú giải của soạn giả) 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

151

vì máu tuôn lai láng. Những nỗi đau đớn khổ sở như 
thế thật không thể nói hết. Đã không thể nói hết, còn 
nỡ lòng nào nói đến nữa sao! Than ôi, con lợn ấy đời 
trước làm người, lẽ nào không có mẹ cha trân quý, 
xem như chân tay, sao bây giờ người đầu bếp xem 
khinh thịt xương nó như bùn cát? Lẽ nào không có 
vợ con thương yêu, xem như tâm phúc, sao bây giờ 
người đồ tể xem mạng sống nó như cỏ rác? 

Nghiệp ác đời trước đáng sợ, đến nay mới biết; 
thuở xưa những bậc cái thế anh hùng, giờ này ở đâu? 
Nếu không phát tâm cầu được giải thoát, người người 
đều khó tránh khỏi cảnh khổ thế này. Một khi luân 
chuyển trong luân hồi, dù sinh vào đâu cũng dễ dàng 
đọa lạc. 

Cho nên, pháp môn cầu sinh Tây phương Tịnh 
độ, dù nam hay nữ cũng đều tu tập được; việc giới 
sát phóng sinh, kẻ trí người ngu đều nên tự gắng làm. 
Mong sao hết thảy mọi người đều lập tức quay về nẻo 
chánh, đừng để đến đời sau phải hối tiếc vì việc làm 
hôm nay.

Cả bầy heo đòi mạng1

Vào năm đầu niên hiệu Thuần Hy đời Tống,2 ở Lộ 
Khẩu, Kính Sơn, huyện Thai Châu3 có người tên Triệu 
Nghê, gia đình nhiều đời làm nghề giết mổ, bán rượu 

1 Trích từ sách Tỉnh mê tỏa ngôn (醒迷瑣言). (Chú giải của soạn giả) 
2 Tức là năm 1174, đời Tống Hiếu Tông.
3 Thuộc tỉnh Chiết Giang.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

152

thịt. Một đêm, ông nằm mộng thấy trăm ngàn cái đầu 
lợn vây quanh mình, phát ra tiếng người bảo ông rằng: 
“Bọn chúng tôi bị giết hại, đau đớn cùng cực, nay tội lỗi 
của ông đã tràn đầy, ắt phải rời đi nhanh rồi.” 

Hôm sau, lúc ông ta vừa định thức dậy mổ lợn thì 
bỗng kêu thét lên rồi phát cuồng mà chết.

LỜI BÀN

Tôi nghe rằng người đồ tể giết lợn phải dùng dao 
sắc đâm ngay vào tim thì lợn mới chết. Nếu không, 
con lợn sẽ kêu thét mãi không thôi. Than ôi, con lợn 
này tôi đoan chắc là đời trước đã phạm tội giết hại, 
mà nó sở dĩ phạm tội giết hại là do tự tâm; đời trước 
chắc chắn nó đã từng ăn thịt, mà nó sở dĩ ăn thịt cũng 
là do tự tâm; đời trước nhất định đã từng hủy báng 
Tam bảo, mà nó sở dĩ hủy báng Tam bảo cũng là do tự 
tâm. Tự tâm nó đã làm ra mọi điều ác, làm sao tránh 
khỏi phải chịu tội dao đâm vào tim? 

Sân hận giết hại chịu quả báo tức thì1

Tại Chiết Giang có người họ Thiệu, làm nghề giết 
mổ và bán rượu thịt. Ông nuôi mấy con lợn, một hôm 
đang chọn xem con nào béo mập để giết thịt, bỗng 
một con trong số đó quỳ mọp xuống mà rơi lệ khóc. 
Họ Thiệu không hề khởi tâm thương xót, ngược lại 
còn nổi giận mang con lợn ấy đi giết ngay. 

Hôm ấy trời đổ mưa, họ Thiệu bày thịt lên quầy 
1 Trích từ Kính giới đường bút thừa (敬戒堂筆乘). (Chú giải của soạn 

giả) 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

153

đến tối mịt vẫn không có một người nào đến mua. 
Ông ta trong lúc tâm trạng đầy bực tức oán hận, 
chân mang đôi guốc gỗ, đứng lên một chiếc ghế, 
tay cầm miếng thịt lớn định móc lên cái móc sắt 
treo thòng xuống từ xà nhà, không ngờ dùng sức 
quá mạnh, bất chợt trượt chân làm đảo ngã cái 
ghế, miếng thịt rơi xuống đất, trong khi móc sắt lại 
xuyên qua lòng bàn tay ông, khiến ông bị treo lên 
lơ lửng không cách gì gỡ ra được.

Người nhà gấp rút cứu xuống thì ông ta đã đau 
đớn cùng cực đến mức mê sảng không còn tỉnh táo 
nữa. Khi ấy vừa lúc trong nhà đang cất rượu. Họ Thiệu 
gào thét đau đớn rồi dùng tay vơ cả rượu và hèm rượu 
cho vào miệng ăn, bã hèm nhem nhuốc quanh miệng, 
lại bôi dính khắp người thật nhơ nhớp, trông ông ta lúc 
ấy mường tượng như một con heo dơ bẩn.

Họ Thiệu nằm một chỗ kêu la đau đớn như vậy 
đến hơn hai mươi ngày rồi mới chết.

LỜI BÀN`

Người đời ai cũng muốn được giàu có, nhưng làm 
nghề đồ tể lại thường nghèo mạt. Người đời ai cũng 
muốn khi chết được an lành tốt đẹp, nhưng làm nghề 
đồ tể ắt phải chết bất đắc kỳ tử. Người đời ai cũng 
muốn gia đình đoàn tụ, nhưng làm nghề đồ tể thì gia 
đình thường ly tán. [Đã thấy biết như vậy thì] cớ gì 
phải đeo đuổi mãi theo nghề ấy? 

Vào thời đức Phật còn tại thế, có một người đồ tể 
dạy cho con cách thức giết dê. Đứa con muốn xuất gia 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

154

theo Phật, không chịu học theo nghề ấy. Ông ta giận 
lắm, liền nhốt đứa con vào một căn phòng cùng với 
con dê, trao cho một con dao và nói: “Nếu mày không 
chịu giết con dê ấy thì dùng dao này tự sát đi.”

Đứa con suy ngẫm rất lâu, quyết định thà chết 
chứ không phạm vào giới cấm do đức Phật chế định. 
Nghĩ vậy rồi liền vung dao tự sát, chỉ trong giây lát 
liền tái sinh nơi cung trời Đao-lợi, được hưởng vô số 
những điều vui thích.1

Vì thế, Đại sư Liên Trì dạy rằng: “Xin có lời khuyên 
hết thảy người đời, nếu như quả thật không thể làm 
nghề gì để sống thì thà đi ăn xin. Nếu tạo nghiệp ác giết 
hại để kiếm miếng ăn, thà nhịn đói mà chết còn hơn.” 

Khuyên những người làm đầu bếp

Người đời nay chỉ vì hai chữ cơm áo mà [chọn 
theo nghề nghiệp giết hại, để rồi] phải nhận lãnh 
thiếu thốn khôn cùng, chịu đựng khổ đau cùng cực, 
kết thành oán cừu sâu nặng. Nhưng xét cho cùng thì 
việc chuốc lấy những thiếu thốn, khổ đau, oán cừu 
như thế đều là không cần thiết. Vì sao vậy? Kẻ chọn 
theo nghề nghiệp giết hại vật mạng, bất quá cũng 
chỉ để phụng dưỡng cha mẹ, nuôi nấng vợ con sao 
cho đủ đầy no ấm. Nhưng người chọn làm các nghề 
nghiệp khác cũng phụng dưỡng được cha mẹ, cũng 
nuôi nấng được vợ con no ấm. Cho nên, vì mưu sinh 

1 Câu chuyện này được ghi chép trong Kinh tạng. (Chú giải của soạn 
giả)



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

155

mà kết thành mối oán thù muôn kiếp một cách không 
cần thiết với những chúng sinh bị giết hại, chẳng phải 
là quá mê muội hay sao? Nếu nói rằng vì lỡ rơi vào 
nghề nghiệp ấy, không làm cũng không được, vậy lẽ 
nào kẻ rủi ro rơi vào hố xí lại cũng phải ở mãi trong 
đó suốt đời hay sao?

Than ôi, người đời nay đều nói rằng thay đổi nghề 
nghiệp là khó khăn, nhưng chẳng biết rằng nếu đợi 
đến lúc đã mang lông đội sừng, đọa vào kiếp thú, ắt 
phải cực kỳ khó khăn hơn nữa. Sao không nỗ lực vượt 
qua chút khó khăn nhỏ nhặt ngày nay để quyết tâm 
thay đổi nghề nghiệp, [ắt có thể tránh được những 
hoàn cảnh cực kỳ khó khăn trong đời sau].

Xe cán nát thây1

Ở Hàng Châu có người tên Phương Hồ, làm nghề 
đầu bếp, có mở thêm một cửa hàng bán thịt. Hàng 
Châu có tục lệ giết súc vật tế thần vào dịp cuối năm, 
Phương Hồ thường mang dao mổ đến xin được làm 
việc giết mổ thay người khác, quen lệ như vậy trải 
qua rất nhiều năm.

Về sau, Phương Hồ có lần đến Trường An, uống 
rượu say nằm ngủ bên lề đường. Bỗng có chiếc xe rất 
lớn chạy nhanh qua cán nhằm khiến cả vùng ngực 
bụng đều bị xé nát, cảnh tượng rất thê thảm, người 
người trông thấy đều bịt mũi mà đi.
1 Trích từ sách Tự triệu biên (自召編). (Chú giải của soạn giả) 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

156

LỜI BÀN

Người làm nghề giết hại vật mạng, đến khi chết 
bỗng phát tiếng kêu như dê, lợn, gà, chó... rồi trợn 
mắt lè lưỡi mà chết. Những chuyện từng được thấy 
nghe như vậy nhiều lắm, không thể ghi chép hết.

Những người ấy đều vì không biết đến Phật pháp, 
nên mới tạo nghiệp chướng nặng nề như vậy. Những 
bậc quân tử có lòng nhân hậu nên khởi tâm thương 
xót họ, tìm phương tiện thích hợp mà chỉ bày dạy dỗ, 
khuyên bảo họ thay đổi nghề nghiệp. Nếu có thể giúp 
họ hối cải mà thay đổi, thật không chỉ cứu sống được 
hàng vạn sinh linh, mà còn hơn thế nữa. Ví như vì 
việc ấy mà bị người khác cười chê là lo chuyện viển 
vông, cũng chẳng có gì đáng tiếc. 

Khi chết biến hình như cá chạch1

Ở Tú Châu có người tên Trần Ngũ, nướng cá chạch 
rất ngon, nhiều người tranh nhau mua. Về sau, Trần 
Ngũ mắc bệnh, nằm trên giường mà thân hình cứ giật 
nẩy, nhảy dựng lên, da thịt toàn thân đều bỏng rát. 
Người vợ ông ta khi ấy mới nói rằng, cách nướng cá 
chạch của ông ta hết sức tàn độc, nay mắc chứng bệnh 
này, trông hình trạng cũng mường tượng giống như 
khi cá chạch giẫy chết.

LỜI BÀN

Kinh Phật dạy rằng: “Ai cũng sợ đao trượng, 

1 Trích từ sách Sát sinh quýnh giới (殺生炯戒). (Chú giải của soạn giả) 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

157

không ai không tham sống.”1 Tôi thường thấy người 
đời cắt đầu cá chạch khi cá còn đang sống, đầu đứt 
lìa rồi mà thân hình vẫn còn giẫy giụa, thật nhẫn tâm 
quá! Không biết làm cách nào để ông Trần Ngũ kia có 
thể sống dậy mà kể lại câu chuyện của ông với những 
người giết cá chạch trong khắp thiên hạ!

Lươn bò ra từ ung nhọt2

Huyện Ngô Hưng3 có một người chuyên nghề 
bán lươn. Về sau, tự nhiên trên người phát sinh nhọt 
độc, mỗi cái nhọt đều có hình như đầu lươn, mọc lên 
khắp cả thân hình, đau đớn khổ sở mà chết. Vợ con 
ông ta sau đó cũng nối tiếp nhau mà chết vì đói.

LỜI BÀN

Học sĩ Chu Dự có lần nấu món lươn, thấy một con 
lươn cong mình đưa phần bụng lên cao khỏi nước, 
trong khi đầu và đuôi đều chìm trong nước sôi. Ông 
liền mổ con lươn ấy ra xem, thì ra trong bụng có lươn 
con, vì thế nó cố cong người muốn tránh cho con khỏi 
chết vì nước sôi. Chu Dự thấy việc như thế, trong lòng 
hết sức xót xa, cảm động, từ đó về sau ăn chay, bỏ hẳn 
không ăn các món cá thịt.

Sám hối được vãng sinh4

1 Trích từ kinh Đại Bát Niết-bàn, quyển 10. Kinh này được xếp vào Đại 
Chánh tạng, Tập 12, kinh số 374, tổng cộng 40 quyển. Câu kinh 
được trích dẫn nằm ở trang 426, tờ c, dòng thứ 26.

2 Trích từ sách Hộ sinh lục (護生錄). (Chú giải của soạn giả) 
3 Thuộc tỉnh Chiết Giang.
4 Trích từ Long Thư Tịnh độ văn (龍舒淨土文). (Chú giải của soạn giả) 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

158

Vào đời nhà Đường có người tên Trương Chung 
Quỳ, làm nghề mổ gà. Về sau ông mắc bệnh, mơ hồ 
nhìn thấy một người mặc áo lụa đỏ xua một bầy gà 
đến, tranh nhau mổ vào hai mắt, hai tay của ông, đau 
đớn thấu xương tủy.

Có một vị lão tăng nghe biết việc này liền lập tức vì 
Chung Quỳ mà thiết trí nơi ấy một tượng Phật A-di-đà, 
thắp hương lễ Phật, xưng niệm thánh hiệu Phật A-di-
đà, lại khuyên dạy Chung Quỳ chí tâm xưng niệm Phật 
hiệu. Vừa niệm Phật được khoảng nửa ngày, bỗng nghe 
có mùi hương lạ khắp nhà, Chung Quỳ nhắm mắt xuôi 
tay một cách an nhiên thanh thản.

LỜI BÀN

Kinh Địa Tạng dạy rằng: “Vào lúc một người lâm 
chung, nếu có người khác vì họ mà xưng niệm danh 
hiệu Phật, thì bao nhiêu tội chướng họ đã tạo trước 
kia đều dần dần tiêu mất, huống chi người ấy có thể 
tự mình chí tâm niệm Phật.” 

Trương Chung Quỳ nhân việc nhìn thấy hình 
tướng xấu ác khủng khiếp hiện ra trước mắt mới hồi 
tâm niệm Phật, nên sự chí thành khẩn thiết của ông ta 
ắt phải vượt hơn lúc bình thường đến vạn vạn lần. Tuy 
có tội lỗi rất nặng, nhưng cũng giống như nhà tối ngàn 
năm, chỉ cần một ngọn đèn chiếu sáng là bóng tối phải 
tiêu tan. [Khi đã biết chí thành niệm Phật thì] có tội nào 
lại không diệt mất, có phước lớn nào lại không sinh ra? 

Thuở xưa khi đức Phật A-di-đà còn chưa thành 
Phật có phát khởi 48 lời nguyện lớn, trong đó có 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

159

nguyện rằng: “Vào lúc tôi thành Phật, tiếng niệm 
danh hiệu tôi vượt qua mười phương, hàng trời người 
nghe được đều vui mừng, hết thảy đều được sinh về 
cõi nước của tôi. Cho đến chúng sinh trong các cảnh 
giới địa ngục, ngạ quỷ, súc sinh, cũng đều được sinh 
về cõi nước của tôi.”1 

Cho nên biết rằng, bất luận là chư thiên hay người 
hoặc quỷ, chỉ cần biết chí tâm niệm Phật thì đều có thể 
được tiếp dẫn về Tịnh độ, chẳng phải là con đường 
ngắn nhất để vượt thoát ra khỏi luân hồi đó sao?

Khuyên người mở tiệm ăn, quán rượu

Người người đều nghĩ đến xuân sau, 
Nên sớm dự phòng đủ lương thực.
Người người đều biết có kiếp sau,
Sao không sớm lo tu phước đức?

Như người chọn theo nghề nghiệp giết hại vật 
mạng, vốn cũng chỉ để tự kiếm lấy miếng ăn. Nhưng 
khi thọ mạng chưa hết mà phải chết yểu, chết oan, đều 
là do nghiệp ác đó mà ra; phải khủng hoảng sợ hãi, 
cũng đều do nghiệp ác đó mà ra. Đến khi thọ mạng đã 
hết thì tái sinh [làm thân súc vật] đền trả nợ cũ, đều là 
do nghiệp ác đó mà ra; phải sa đọa vào địa ngục, cũng 
đều do nghiệp ác đó mà ra. Xem như thế thì chẳng 
phải chỗ được quá ít mà chỗ mất quá nhiều đó sao? 
1 Xem trong kinh Đại bản A-di-đà. (Chú giải của soạn giả) Tuy nhiên, 

thật ra đoạn trích này dẫn nguyên văn trong Long Thư Tăng Quảng 
Tịnh Độ Văn (龍舒增廣淨土文), quyển 2. Sách này có tổng cộng 
12 quyển, được xếp vào Đại Chánh tạng, Tập 47, kinh số 1970. Đoạn 
trích này nằm ở trang 257, tờ c, các dòng thứ 15, 16 và 17. 	



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

160

Nếu người có lòng nhân hậu, mang lý nhân quả 
mà khẩn thiết chỉ bày cho người khác [để họ tránh 
được chỗ mất nhiều được ít như thế], ắt sẽ được vô 
lượng phước báu. 

Cảnh tượng quái lạ khi chết1

Họ Trịnh ở Hàng Châu mở quán ăn, có bán rượu, 
giết thịt đủ loại vật mạng. Đến khi sắp chết, ông ta 
nhìn thấy cả đàn súc vật cùng kéo đến đòi mạng. 
[Người nhà đều nhìn thấy ông ta] miệng la “gà đến 
kìa” thì hai tay dang ra đập xuống, dao động nhanh 
như cánh gà khi bị giết; lại la lên “ngỗng đến kìa” thì 
làm bộ dạng như ngỗng, lập tức vươn dài cổ, hai tay 
xuôi xuống dao động qua lại, miệng phát âm thanh 
đau đớn như khi ngỗng bị cắt cổ; rồi lại la lên “ba ba 
đến kìa”, lập tức làm bộ dạng giống hệt ba ba, đầu 
rụt lại, tay chân co quắp vào... Cứ như thế, miệng hô 
tên một loài vật thì thân hình lại bắt chước giống hệt 
như con vật ấy khi bị giết, đau đớn như bị cực hình 
rồi mới chết.

LỜI BÀN

Có người hỏi rằng: “Tất cả đều do tâm tạo tác. Họ 
Trịnh sinh thời giết hại nhiều loài vật khác nhau, nên 
khi lâm chung nhìn thấy cảnh đòi mạng cũng có nhiều 
loài vật khác nhau. Như vậy trong đời sắp tới phải thọ 
thân duy nhất làm một trong các loài vật ấy? Hay là 
không thọ thân làm loài vật nào trong số đó, mà có cách 
riêng khác để thọ nhận quả báo ấy?”
1 Trích từ sách Hiếu sinh lục (好生錄). (Chú giải của soạn giả) 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

161

Đáp rằng: “Nghiệp giết hại đã nặng, ắt phải chịu 
quả báo nặng nề trong ba đường dữ. Khi quả báo nặng 
trong ba đường ấy đã hết, sau đó mới tùy theo những 
oan nghiệt đã tạo mà phải dần dần đền trả từng món, 
từng món bằng mạng sống. Nếu ngày trước giết gà 
nhiều, ắt thọ báo giết gà trước nhất; nếu giết ba ba 
nhiều, ắt thọ báo giết ba ba. Đối với các loài vật khác 
cũng thế, giống như một người thiếu nợ nhiều người, 
món nợ nào gấp rút hơn ắt phải trả trước.” 

Quả báo lạ thường: người sinh ra rắn

Vào mùa hạ thuộc niên hiệu Khang Hy năm thứ 
17,1 ở Nam Kinh có một người chuyên bán món bún 
nấu lươn, người đến mua lúc nào cũng rất đông.

Ngày kia, vợ ông ta có thai đã đến lúc sinh nở, bỗng 
từ trong bụng bò ra một con rắn lớn. Không bao lâu 
sau lại tiếp tục sinh ra hàng trăm con rắn nhỏ, bò lúc 
nhúc khắp trong nhà. Bà ta thấy vậy sợ quá mà chết.

LỜI BÀN

Người chuyên giết hại cắt xẻ thân xác loài vật, 
trong tâm địa vốn đã sớm hóa rắn trước rồi, sao có 
thể tránh được quả báo xấu ác quái lạ như thế!

Khuyên người ăn chay2

Nạn đao binh trong xã hội loài người, ước chừng 

1 Tức là năm 1678.
2	Phần này chỉ rõ phương cách rốt ráo để không giết hại vật mạng.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

162

cứ khoảng mười năm lại xảy ra một lần, hoặc giả 
cũng có thể là nhiều năm một lần. Nhưng trong thế 
giới của súc vật mà xét thì hầu như không một ngày 
nào là không có.

Chỉ ngay trong lúc gà vừa gáy sáng, đã có vô số 
những đồ tể ác tâm, tay cầm dao sắc, lôi dắt súc vật đến 
nơi giết mổ, hung hăng trói chặt. Lúc bấy giờ những con 
vật ấy đều tự biết đại nạn đã tới, kêu la vùng vẫy kinh 
trời động đất, nhưng chẳng được ai cứu vớt, đâu đâu 
cũng chỉ nhìn thấy toàn quỷ dữ la-sát mang mặt người, 
xẻ ngực moi tim, lôi ruột gan, móc phèo phổi. Tiếng kêu 
thét bi ai còn chưa dứt, lại bị ném thẳng vào nồi nước 
sôi, chịu đau đớn khổ sở khôn cùng.

Cứ như thế, chỉ trong thời gian chốc lát chưa đầy nửa 
khắc,1 khắp cõi thế giới này đã có không biết bao nhiêu 
vạn vạn sinh linh toàn thân phân rã, đầu một nơi, chân 
một nẻo, xương thịt ruột gan bày ra la liệt. Nếu gom 
hết thân xác những con vật bị hại, ắt phải chất chồng 
cao hơn núi lớn; máu của chúng đổ ra, ắt có thể nhuộm 
đỏ cả những dòng sông rộng. Xem qua tình trạng thảm 
thương của chúng, thật không khác cảnh chiến tranh 
hãm thành tận sát. Lắng nghe tiếng kêu thét bi thương 
của chúng, thật chấn động như sấm sét bên tai.

Tạo ra vô số những nghiệp ác ghê gớm như vậy, 
chung quy cũng chỉ từ một nguyên nhân duy nhất là 
thói ăn thịt của con người chúng ta. Cho nên, tội lỗi của 
việc ăn thịt chiêu cảm quả báo cũng không thể nhẹ. 
1 Theo cách tính thời gian ngày xưa, mỗi khắc tương đương khoảng 15 

phút.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

163

Người đời thường nói: “Tôi chẳng làm điều gì xấu 
ác, việc gì lại phải ăn chay?” Than ôi, đâu biết rằng 
trong lúc các người yên ổn trên giường êm nệm ấm, 
thì có biết bao kẻ vốn không quen không biết nhưng 
đã vì các người mà tạo ra nghiệp ác giết hại hết sức 
nặng nề, [chỉ để có món thịt trong bữa ăn của các 
người.] 

Huống chi, thân thể này của chúng ta là do cha 
mẹ ban cho, không thể dùng máu thịt của loài súc vật 
để nuôi dưỡng nó. Tôi từng đọc trong sách thuốc thấy 
nói rằng: “Phụ nữ có thai, ăn nhiều cua sẽ sinh thai 
nằm ngang.” Lại nói rằng: “Đàn ông ăn dương vật 
của chó đực có thể tráng dương.” Loài cua bản tính 
đi ngang, nên ăn cua vào ắt chịu ảnh hưởng tính chất 
của cua, vì thế sinh thai dễ bị nằm ngang. Loài chó 
bản tính dâm dục, nên ăn dương vật của chó ắt chịu 
ảnh hưởng tính dâm của nó, vì thế tráng dương. Xét 
như con cua, con chó đã như vậy, thì hết thảy các loài 
vật khác như chim thú, cá, rùa... ắt cũng đều như vậy. 
Con người ta từ nhỏ đến lớn, từ trẻ đến già, những 
con vật trên cạn dưới nước đã từng ăn vào bụng thật 
không thể đếm xuể. Tích lũy chất chứa lâu ngày như 
thế, ắt là toàn bộ máu thịt, xương cốt... trong khắp 
thân thể này, chỗ nào cũng là sự tích tụ của các loài 
cầm thú, thật đáng ghê sợ biết bao!

Cho nên, chỉ riêng việc ăn chay đã là một phong 
thái thanh tịnh cao quý. Đối với người chưa giữ giới 
không giết hại, tất nhiên không dám gượng ép, nhưng 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

164

đối với người đã giữ giới không giết hại, làm sao có 
thể không ăn chay?

Mộng thấy thần linh1

Trương Nhĩ Cầu ở huyện Côn Sơn, là anh của tiên 
sinh Băng Am. Ông hết lòng tin sâu Tam bảo, nỗ lực 
làm thiện. Vào mùa đông năm Mậu Dần thuộc niên 
hiệu Sùng Trinh,2 ông cung thỉnh hòa thượng Đại Thụ 
Hoằng Chứng3 ở núi Tam Phong, đến am Thanh Lương 
mở một khóa thiền có kỳ hạn.

Đang thời gian ấy, ông quay về nhà vô tình ăn các 
món cá tươi, trứng gà. Đêm hôm đó liền nằm mộng 
thấy mình đi đến cửa am, từ trong có đến hơn năm 
mươi vị thần đang đi ra, đều là các vị long thần thuộc 
tám bộ,4 tóc xanh nanh dài dáng vẻ hung tợn, ra đến 
cửa am muốn bỏ đi. Ông hốt hoảng ngăn lại hỏi, họ 
đáp rằng: “Bọn chúng tôi đều là thần bảo hộ cho đạo 
trường này. Ông là trai chủ lại quay về nhà ăn mặn 
hôi tanh nên chúng tôi muốn bỏ đi.” Trương Nhĩ Cầu 
nghe vậy rồi hết lòng khẩn khoản sám hối, các vị thần 
mới chịu quay lại am. Từ đó, trong suốt thời gian 
khóa thiền kéo dài ba tháng, Trương Nhĩ Cầu quyết 
lòng giữ gìn trai giới thanh tịnh. 

1 Trích từ sách Hiện quả tùy lục (現果隨錄). (Chú giải của soạn giả)
2 Tức là năm 1638, niên hiệu Sùng Trinh năm thứ 10.
3 Thiền sư Hoằng Chứng sinh năm 1588 và viên tịch vào năm 1646.
4 Tám bộ (bát bộ): các vị tự nguyện theo hộ trì chánh pháp, thuộc đủ 

tám loài là trời, rồng, dạ-xoa, càn-thát-bà, a-tu-la, ca-lầu-la, khẩn-na-la, 
ma-hầu-la-già.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

165

Không giữ trai giới phải trả nghiệp cũ1

Ở Côn Sơn có người tên Ngụy Ứng Chi, ngụ tại trấn 
Chân Nghĩa, là cháu họ của Ngụy Tử Chiêu.2 Trong 
khoảng niên hiệu Sùng Trinh, vào mùa xuân năm Canh 
Ngọ,3 Ứng Chi nằm ngủ cùng giường với Tử Chiêu, mắt 
đang nhắm bỗng khóc to rồi niệm Phật. Tử Chiêu thấy 
vậy rất sợ, tra hỏi. Ứng Chi đáp: “Cháu nằm mơ thấy 
mình đi xuống âm phủ, gặp vị tào quan ôm sổ sinh tử 
đến, nhìn thấy có tên cháu bị chết treo cổ, bên dưới lại 
có ghi chú rằng: ‘Ba năm sau, vào ngày đó tháng đó... sẽ 
tự treo cổ chết trong phòng đọc sách.’ Cháu cố gạn hỏi 
tội gì, nhưng tào quan chỉ nói: ‘Nghiệp báo nhất định 
phải thế, khó lòng tránh được.’ Cháu lại hỏi: ‘Có cách 
nào tránh được không?’ Vị ấy đáp: ‘Không có cách nào 
bằng ăn chay trường và niệm Phật, tinh tấn tu hành 
thì may ra có thể khỏi.’” 

Sau đó, Ứng Chi liền nói với Tử Chiêu: “Từ nay 
cháu xin chuyên tâm tu hành.” Rồi từ đó phát tâm 
ăn chay trường, sớm tối niệm Phật, tinh tấn trải qua 
tám tháng như vậy. Nhưng sau đó lại nghe nhóm bạn 

1 Từ đây về sau cả 3 truyện đều trích từ sách Hiện quả tùy lục (現果隨
錄). (Chú giải của soạn giả) Sách này được đưa vào Vạn tân toản Tục 
tạng kinh thuộc tập 88, kinh số 1642, tổng cộng có bốn quyển, do Giới 
Hiển ghi chép vào đời Minh. Câu chuyện này bắt đầu từ dòng thứ 24, 
trang 33, tờ c, thuộc quyển 1.

2 An Sĩ toàn thư khắc là Tử Thiều (子韶), nhưng trong Hiện quả tùy 
lục thấy khắc là Tử Chiêu (子詔). Hai chữ này khá giống nhau nên e 
rằng An Sĩ toàn thư khi trích lại đã khắc nhầm. Hiện quả tùy lục là văn 
bản gốc được trích dẫn nên chúng tôi đã theo đó mà sửa lại.

3 Tức là năm 1629.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

166

bè văn nhân cùng chê bai rằng: “Chỉ là giấc mộng 
thôi, đường đường một đấng trượng phu, sao có thể 
để những chuyện như thế huyễn hoặc?” Thế là dần 
dần bỏ không ăn chay nữa. 

Mùa xuân năm Quý Dậu,1 Ứng Chi bỗng dưng vô 
cớ đóng chặt cửa phòng đọc sách rồi treo cổ tự vẫn. 
Bấm đốt tay tính lại thì từ lúc nằm mộng đến khi ấy 
quả vừa đúng ba năm.

LỜI BÀN

Hạng người xưng là văn nhân [như những bạn 
bè của Ứng Chi] thật chỉ là bọn sâu mọt của thế gian, 
tầm nhìn thật nhỏ hẹp, đáng thương xót lắm thay. 
Nhưng bọn họ thì lúc nào cũng thế mà thôi!

Ăn chay ngã mặn rốt cùng chịu đọa

Ở huyện Bình Hồ2 có người tên Mã Gia Trị, tên 
tự là Bồi Nguyên, thi đỗ tiến sĩ vào năm Giáp Tuất 
thuộc niên hiệu Sùng Trinh,3 tánh tình liêm khiết 
công chính, làm quan đến chức Cấp gián.4

Khi ông nhận chức huyện lệnh, vì theo lời dặn của 
một vị quan lớn mà đánh chết hai nha lại bị khép tội làm 
1 Tức là năm 1632.
2 Thuộc tỉnh Chiết Giang.
3 Tức là năm 1634, niên hiệu Sùng Trinh năm thứ 7.
4 Cấp gián: quan chức có từ đời Đường, Tống, là danh từ hợp xưng 

của chức quan cấp sự và gián nghị đại phu. Chức quan này vừa nhận 
lệnh từ cấp trên để thi hành, đồng thời cũng được quyền thẩm xét và 
can gián khi cần.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

167

thiếu hụt tiền thuế. Đến kỳ tảo mộ vào dịp tiết Nguyên 
đán, ông bỗng nhìn thấy hai hồn ma hiện đến kêu oan 
[về việc ấy]. Mã Gia Trị nói: “Đó là tôi phải làm theo ý 
quan trên.” Hồn ma nói: “Hai người chúng tôi bất quá 
chỉ là những kẻ bị đưa ra để thế thân thôi. Nếu lúc xử 
án mà ông cho chúng tôi một cơ hội phản bác, ắt đã có 
thể biện minh làm sáng tỏ sự việc. Nhưng khi đó ông 
lại nổi trận lôi đình, không cho chúng tôi được biện giải 
lời nào, vì thế mới phải ôm mối oan tình mà chết. Nay 
chúng tôi tuy không dám đòi ông đền mạng, nhưng 
không bao lâu nữa rồi ông cũng chết, sẽ đến huyện Bồ 
Kỳ làm Thành hoàng ở đó.”

Mã Gia Trị nghe qua rất khó chịu, không muốn 
làm Thành hoàng, liền phát tâm ăn chay, lễ bái hòa 
thượng Tuyết Đậu Thạch Kỳ1 xin xuống tóc xuất gia, 
pháp danh là Hành Đán, hiệu Tăng Tường, tinh tấn tu 
hành trong suốt 12 năm. Một hôm, ông có chút bệnh 
nhẹ, nghe lời thầy thuốc ăn trứng gà. Nửa đêm hôm 
ấy lại mộng thấy hai hồn ma năm trước hiện đến nói: 
“Ông đã phá trai giới, không còn ở lại đây được nữa, 
đến ngày ấy tháng ấy sẽ phải đi Bồ Kỳ nhậm chức 
[Thành hoàng] thôi.” Quả nhiên, đúng ngày đã báo 
trước ấy, Mã Gia Trị qua đời.

1 Hòa thượng Tuyết Đậu vốn họ Từ, người ở Lũ Đông, Giang Tô, còn có 
hiệu là Thông Vân, danh xưng đầy đủ là Tuyết Đậu Thạch Kỳ Thông 
Vân Thiền sư. Ngài sinh năm 1594, viên tịch năm 1663.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

168

Bán công ăn chay lập tức mất mạng1

Huyện Ma Thành, tỉnh Hồ Bắc, có người họ 
Vương ăn chay trường được ba năm. Bỗng nhiên thân 
thể bị ghẻ lở đau đớn không chịu nổi, do đó sinh tâm 
thối thất, không tin vào công đức của việc ăn chay. 

Có người bạn của họ Vương đến thăm bệnh, an ủi 
rằng: “Anh là người ăn chay, chắc chắn sẽ được trời 
Phật gia hộ.” Họ Vương nói: “Tôi ăn chay đã ba năm, 
nay lại chịu nghiệp báo xấu ác như thế này, xem ra 
ăn chay nào có ích lợi gì?” Người bạn liền nói: “Nếu 
anh không muốn ăn chay nữa, anh có thể bán công ăn 
chay của anh cho tôi được chăng?” 

Họ Vương hỏi: “Bán như thế nào?” Người bạn 
nói: “Cứ mỗi ngày anh đã ăn chay, trị giá một phân 
bạc; cộng cả ba năm anh sẽ được 10 lạng 8 cân bạc.”2

Họ Vương nghe vậy mừng lắm, liền viết giấy bán 
rồi nhận đủ tiền, dự tính hôm sau sẽ thôi không ăn 
chay nữa. Đêm ấy nằm mộng thấy hai con quỷ đến 
mắng rằng: “Mạng sống của ông lẽ ra đã dứt từ mười 
tháng trước, nhờ ăn chay trường mới kéo dài được 
đến hôm nay. Nay ông bán công ăn chay, vậy tính ra 
ông đã sống vượt quá số năm đáng sống rồi.” Mắng 
như vậy rồi, lập tức muốn xông vào bắt mà dẫn đi. 
Họ Vương van nài xin chậm cho một đêm, định sẽ trả 

1	Trong sách Hiện quả tùy lục (現果隨錄), câu chuyện này thuộc quyển 
1, bắt đầu từ dòng thứ 16, trang 34, tờ a.

2 Theo cách tính ở đây thì mỗi lạng bạc có 10 đồng cân, mỗi đồng cân 
có 10 phân bạc. Mỗi năm có 360 ngày, cộng 3 năm thành 1080 ngày, 
nên trị giá thành 10 lạng 8 cân bạc.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

169

tiền lại cho bạn và phát nguyện ăn chay trường như 
trước. 

Hôm sau, họ Vương nói với người bạn kia đòi lại 
giấy bán công ăn chay. Người bạn nói: “Ngay hôm 
qua lúc mang về tôi đã khấn trước bàn Phật mà đốt 
giấy đi rồi.” Họ Vương hết sức hối hận về việc ấy. 
Quả nhiên sau đó thì chết.

Thọ trì trai giới khỏi chết chìm1

Vào đời Thanh, niên hiệu Khang Hy năm thứ 
hai,2 có một chiếc thuyền đánh cá neo đậu dưới chân 
núi Tiểu Cô, trong đêm chợt nghe tiếng thần núi ra 
lệnh cho quỷ tốt rằng: “Ngày mai có hai thuyền chở 
muối đến, hãy bắt lấy.”

Đến sáng, quả nhiên thấy có hai chiếc thuyền đi 
đến, lập tức thấy bão táp sóng gió nổi lên, hai chiếc 
thuyền bị xô đẩy rất dữ, có nhiều lúc tưởng như đã 
chìm mất. Nhưng rồi qua một hồi lâu, thấy sóng yên 
bể lặng, cả hai chiếc thuyền đều bình an không việc gì.

Đêm ấy, thuyền đánh cá vẫn neo chỗ cũ, lại nghe 
được tiếng thần núi quở trách quỷ không vâng lệnh. 
Liền nghe tiếng quỷ đáp rằng: “Chúng tôi đến đó 
định bắt lấy thì bỗng thấy thuyền phía sau có Đại sĩ 
Quán Âm, thuyền phía trước có Đại sĩ Tam Quan, vì 
thế chúng tôi không dám đến gần.”

1 Trích từ sách Quan cảm lục (觀感錄). (Chú giải của soạn giả)
2 Tức là năm 1663.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

170

Hôm sau, người trên thuyền đánh cá mang chuyện 
ấy đến hỏi những người trên hai thuyền chở muối, 
nhưng không ai tin cả. Bỗng có người suy nghĩ hồi lâu 
rồi chợt nhớ ra liền nói: “Trên thuyền của chúng tôi có 
một người sau lái trì Quán Âm trai,1 lại có một người 
ở đầu thuyền kia trì Tam Quan trai.”2

1 Quán Âm trai hay Quán Âm trai kỳ gồm 22 ngày ăn chay trong năm 
như sau: (1) mồng 8 tháng giêng, (2) mồng 7 tháng 2, (3) mồng 9 
tháng 2, (4) 19 tháng 2, (5) mồng 3 tháng 3, (6) mồng 6 tháng 3, (7) 
13 tháng 3, (8) 22 tháng 4, (9) mồng 3 tháng 5, (10) 17 tháng 5, (11) 
16 tháng 6, (12) 18 tháng 6, (13) 19 tháng 6, (14) 23 tháng 6, (15) 13 
tháng 7, (16) 16 tháng 8, (17) 19 tháng 9, (18) 23 tháng 9, (19) mồng 
2 tháng 10, (20) 19 tháng 11, (21) 24 tháng 11, (22) 25 tháng 12.

2 Tam quan trai: phép ăn chay gồm 3 ngày trong năm: (1) mồng 7 
tháng giêng (Cử thiên thưởng hội trai), (2) mồng 7 tháng 7 (Khánh 
sinh trung hội trai), (3) mồng 5 tháng 10 (Kiến sinh đại hội trai).



171

QUYỂN BA

BIỆN GIẢI NHỮNG ĐIỀU  
NGHI HOẶC 

Sai lầm của thuyết “trời sinh vật nuôi 
người”1

Hỏi: [Sách Thượng thư, thiên Thái thệ nói rằng:]2 
“Trời đất là cha mẹ sinh ra muôn vật. Trong muôn 
vật thì con người là thiêng liêng nhất, vì thế nên trời 
mới sinh ra các loài vật, vốn chỉ là để nuôi dưỡng con 
người.” Nay khuyên người bỏ sự giết hại loài vật, 
chẳng phải hết sức trái ngược ý trời hay sao?

Đáp: Nếu đã biết trời đất là cha mẹ sinh ra muôn 
vật, sao không biết rằng muôn vật đều như con đỏ của 
cha trời, mẹ đất? Trong một bầy con mà đứa mạnh hiếp 
đứa yếu, đứa sang quý khinh rẻ đứa nghèo hèn, thì bậc 

1 Phần này gồm có 6 mục hỏi đáp. (Chú giải của soạn giả) 
2 Sách Thượng thư (尚書) hay thường được gọi là Kinh Thư (書經), là 

một trong Tứ thư của Nho gia. Câu hỏi này tuy An Sĩ toàn thư không 
dẫn chú nhưng được dẫn ra từ sách này.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

172

làm cha mẹ ắt phải hết sức không vui. Nếu con người 
ăn thịt muôn loài rồi cho rằng trời sinh ra chúng để nuôi 
mình, thì các loài hổ báo ăn thịt người, muỗi mòng chích 
hút máu người, phải chăng cũng sẽ cho rằng trời sinh ra 
con người là để nuôi dưỡng chúng?

Hỏi: Thế sao trời không cấm hẳn việc người giết 
hại loài vật?

Đáp: Trời vốn đã có sự ngăn cấm, vì thế mới có 
những quả báo xấu ác của việc giết hại. Nhưng không 
thể cấm hết tất cả mọi người, cũng giống như không 
thể ngăn cấm tất cả các loài hổ báo, muỗi mòng kia 
vậy.

Hỏi: Nếu chẳng phải trời sinh vật để dưỡng nhân, 
như vậy ắt những loài như chim, thú, cá, rùa... đều 
không nên sinh ra. Vì sao ngày nay vẫn thấy chúng 
sinh sản đầy dẫy khắp nơi như vậy?

Đáp: Những loài vật ấy đều do chính nghiệp lực 
tự thân của chúng mà phải sinh ra làm chim, thú, cá, 
rùa... Nếu quy nguyên nhân sinh ra của chúng cho 
trời, thì hóa ra trời thật hết sức bất công. Còn nếu nói 
chúng do những khí chất trái nghịch của trời đất mà 
sinh ra, vậy xin hỏi vì sao chỉ riêng những con vật ấy 
là nhận lãnh khí chất trái nghịch?

Hỏi: Trong thiên hạ này có rất nhiều loài vật. Nếu 
con người ai ai cũng từ bỏ sự giết hại, không ăn thịt 
chúng, ắt phải sinh sôi nảy nở nhanh chóng khắp nơi, 
tương lai sẽ thành một thế giới đầy cầm thú, lúc ấy 
biết phải làm sao?



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

173

Đáp: Có những loài như giun đất, trùng, rắn... 
con người không bắt ăn thịt, nhưng cũng không thấy 
chúng sinh ra đầy khắp thiên hạ. Huống chi thế gian 
này có nhiều cầm thú, vốn thật là do con người giết 
hại quá nhiều cầm thú mà ra. [Người giết thú, chết 
sinh thành thú], món nợ giết hại trả vay, vay trả, qua 
lại với nhau nên cùng sinh vào loài cầm thú, nếu cứ 
như thế ắt sẽ thành cả thế giới cầm thú mà thôi. Nếu 
người người đều bỏ sự giết hại, ắt nghiệp báo sinh 
làm loài vật sẽ dần dần tiêu mất, mà chúng sinh hai 
cõi trời, người ngày càng nhiều hơn. Xem như người 
nước Sở không bắt ếch mà ở đó ếch ngày càng ít đi, 
người nước Thục không ăn cua mà loài cua ở đó ngày 
một hiếm, chẳng phải đã chứng nghiệm rõ ràng rồi 
sao? Hơn nữa, ngày nay ông hãy còn chưa tự mình từ 
bỏ sự giết hại mà đã lo toan đến việc loài vật sinh ra 
quá nhiều, so với câu chuyện người nông dân chưa 
gieo giống xuống mà đã lo người trong thiên hạ phải 
vỡ bụng vì dư thừa thóc lúa, thật [cũ ng ngây ngô] có 
khác gì nhau?

Hỏi: Trời đã ghét việc giết hại, lẽ ra nên làm cho 
máu thịt chúng sinh trở thành hôi thối khó chịu, tự 
nhiên người trong thiên hạ sẽ chẳng còn ai giết hại 
nữa, như vậy chẳng tốt hơn sao?

Đáp: Máu thịt của cầm thú vốn thật hôi tanh khó 
chịu, nhưng con người ăn vào lại cho là ngon ngọt. 
Điều đó có hai nguyên nhân. Một là do nghiệp lực 
của loài vật, hai là do nghiệp lực của con người, nên 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

174

hóa ra như thế. Nghiệp báo của loài vật khi chưa được 
giải thoát thì tự nhiên thân thể máu thịt chúng hóa 
thành vị ngon ngọt, cám dỗ người đời giết mổ mà ăn. 
Nghiệp báo của con người khi chưa được giải thoát 
thì miệng lưỡi tự nhiên tham muốn những mùi vị 
béo ngọt [từ máu thịt loài vật], tìm đủ mọi cách gây 
thành món nợ hại mạng. Nếu nghiệp lực của người 
và vật, đôi bên đều dứt, tự nhiên sẽ không còn việc 
ăn nuốt máu thịt chúng sinh. 

Ví như có người trong đời trước làm mèo, lúc nào 
cũng nghĩ đến việc bắt chuột, đời trước làm chim hạc, 
lúc nào cũng nghĩ đến chuyện bắt rắn, nhưng từ khi 
tái sinh vào kiếp người ắt không còn những ý nghĩ bắt 
chuột, bắt rắn nữa. Qua đó có thể thấy rằng, tùy theo 
nghiệp lực thọ thân khác nhau mà có những sở thích 
khác nhau. Sở thích khác nhau là do từ thân hình, 
thân hình khác nhau là do từ nghiệp duyên, nghiệp 
duyên khác nhau là do từ tâm thức. Trời không thể 
biến tâm người từ ác hóa thành thiện, thì làm sao có 
thể biến mùi vị máu thịt chúng sinh thành hôi thối 
khó chịu?

Hỏi: Những người lấy việc giết hại vật mạng làm 
nghề nghiệp, nuôi dưỡng gia đình đều trông nhờ vào 
đó, nay khuyên họ đổi nghề, khác nào dứt đi con 
đường sống của gia đình họ? Đó là thương loài vật 
mà chẳng thương con người, tôi không chấp nhận 
như vậy.

Đáp: Người làm nghề giết hại vật mạng, ấy là 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

175

dùng máu thịt chúng sinh mà giải quyết sự đói khát 
của mình, tuy trước mắt tạm thời có ăn có mặc, nhưng 
cho đến muôn ngàn kiếp về sau phải gánh chịu khổ 
não, e không có ngày chấm dứt. Chính vì thương 
xót họ nên mới khuyên họ đổi sang nghề khác, nếu 
ngược lại cho đó là dứt đi con đường sống của họ, ấy 
quả thật chỉ là chỗ thấy biết thiển cận của người lòng 
dạ chật hẹp.

Những mối nghi về việc không giết hại1

Hỏi: Trâu bò cày ruộng, chó giữ nhà, tất nhiên 
nên thương chúng mà không giết thịt. Nhưng dê, lợn 
nếu không dùng ăn thịt thì thật vô dụng, nào có làm 
được gì khác?

Đáp: Chúng ta sở dĩ từ bỏ việc giết hại và cứu 
mạng chúng sinh, chỉ là vì muốn nuôi dưỡng tấm lòng 
trắc ẩn, từ bi thương xót muôn loài, đâu phải do nơi 
loài vật ấy hữu dụng hay vô dụng? Nếu nhân vì loài 
vật hữu dụng mà không giết thịt, chẳng qua chỉ là cách 
suy nghĩ ích kỷ mưu lợi cho riêng mình. Huống chi 
như các loài rắn độc, dơi, bò cạp, nhền nhện, bọ hung... 
hết thảy cũng đều vô dụng, xin hỏi vì sao chẳng ăn thịt 
chúng?

Hỏi: Các loài vật như gà, chó, trâu, dê... khi bị giết 
đều kêu gào sợ hãi, nên giết chúng đi cũng thật bất 
nhẫn. Nhưng các loài cá, tôm... dưới nước đều không hề 

1 Phần này có 8 mục hỏi đáp. (Chú giải của soạn giả) 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

176

kêu khóc hay rơi lệ, sao có thể ngăn cản không cho giết 
chúng?

Đáp: Hình thể có phân biệt lớn nhỏ nhưng bản 
tính muôn loài đều như nhau không khác. Ví như 
giết người, dù giết người hết sức to lớn như Phòng 
Phong Thị1 hay giết một đứa trẻ mới sinh còn nhỏ 
bé thì tội lỗi cũng như nhau. Nếu như cho rằng hình 
thể nhỏ bé có thể giết, thì con người vốn nhỏ hơn 
trâu bò, vậy giết trâu bò thật chẳng bằng quay sang 
giết người. Còn nói rằng không kêu la ắt không đau 
đớn, vậy thử hỏi như người câm lúc bị giết có đau 
đớn chăng?

Hỏi: Nếu tự mình cầm dao giết mổ, tất nhiên tổn hại 
đến tâm từ. Nhưng nếu mang con vật đến lò giết mổ, 
bảo người làm sẵn rồi mình chỉ mang về ăn, cũng không 
trái với ý nghĩa “người quân tử tránh xa bếp núc”,2 như 
vậy là đủ rồi.

Đáp: Nếu làm như vậy chẳng qua cũng giống như 
người bịt tai trộm chuông [để khỏi nghe thấy tiếng 
chuông rung] thôi. Nếu nhờ người khác thay mình giết 
hại, ấy là mang tội lỗi đổ sang cho người. Nếu nói theo 
cách này thì người bị phạt trượng oan ức chỉ nên oán 
hận người cầm trượng đánh mình mà không oán hận vị 
quan đã phạt oan. Nếu mang con vật đi chỗ khác giết 

1 Phòng Phong Thị: tên một người trong truyền thuyết thời cổ đại, có 
thân hình cao lớn dị thường.

2 Người quân tử tránh xa bếp núc: Câu này lấy từ sách Mạnh tử, phần 
Lương Huệ Vương - chương cú thượng, ý nói người quân tử vì lòng 
nhân nên không nỡ nhìn thấy những con vật bị giết hại kêu la trong 
nhà bếp. 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

177

hại có thể làm cho nó oán hận nơi ấy mà không oán hận 
mình, ắt người bị lưu đày oan uổng chỉ nên oán hận 
vùng đất mình bị đày đến mà không nên oán hận vị 
quan đã kết tội oan. Nhưng ví như có thể lừa dối được 
con vật bị giết, cũng làm sao có thể lừa dối được tự tâm 
mình?

Hỏi: [Nói về việc phóng sinh,] những con vật được 
thả ra rồi [về sau sẽ] bị người bắt lại, như vậy biết làm 
sao?

Đáp: Người đi bắt là tự họ bắt, người phóng sinh 
là tự mình phóng sinh. Cũng như người thầy thuốc trị 
bệnh, không thể đảm bảo rằng người bệnh trong tương 
lai sẽ không bị chết. Hoặc như năm mất mùa đói kém 
mang lương thực bố thí cho người, cũng không thể đảm 
bảo những ngày sau đó họ sẽ không bị đói. Lại như 
người thợ xây dựng ngôi nhà lớn, cũng không thể đảm 
bảo sẽ vĩnh viễn không hư hoại. Trong thế gian này, mọi 
việc đều vô thường bất định như thế, sao chỉ riêng nghi 
ngờ mỗi một việc phóng sinh? Tuy nhiên, người đời nay 
đang lúc chạy theo danh lợi thì hồ hởi hăng hái, không 
một chút đắn đo lo nghĩ, chỉ khi đối mặt với việc thiện 
nên làm thì rụt rè e sợ, trăm phương ngàn kế để tìm cho 
ra những điểm không nên làm việc ấy, thật chẳng trách 
gì không tạo thành một thế giới Ta-bà đầy khổ não thế 
này. 

Hỏi: Con vật bị người ta bắt, ắt đã bị thương tích 
tổn hại, dù có mua lại mà thả ra cũng chưa chắc đã 
sống được, vậy tội gì phải uổng phí tiền bạc, công 
sức?



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

178

Đáp: Nếu con vật bị tổn thương, càng nên khởi 
tâm thương xót hơn nữa. Nếu nhờ ta mua lại phóng 
sinh mà nó được sống thì công đức ấy lớn lao không 
gì hơn được. Nếu không may chết đi, cũng giúp được 
cho nó có một cái chết an lành, chẳng hơn là phải chịu 
cái khổ cắt xẻ băm vằm, dầu sôi lửa bỏng hay sao? Ví 
như người tù bị giam trong ngục, ta đã biết rõ người 
ấy vô tội nên muốn cứu ra, lẽ nào lại vì thấy hình 
dung người ấy khô héo gầy còm mà đổi ý để mặc cho 
rơi vào chỗ chết hay sao? 

Hỏi: [Tôi nghe rằng] việc làm thiện chủ yếu do 
nơi tâm. Nếu đã có tâm thiện thì cần gì phải răn ngừa 
chuyện giết hại vật mạng?

Đáp: Sao có thể nói như thế? Hạng người mà ông 
cho là “đã có tâm thiện” đó, chỉ vì muốn có miếng 
ngon trong miệng mình mà khiến cho loài vật phải 
chịu đựng đau đớn thống khổ ngập trời, để cuối cùng 
nuốt qua cổ họng rồi cũng biến thành phẩn dơ. Như 
vậy thì những kẻ tâm địa hung ác độc địa trong khắp 
thiên hạ cũng không tàn độc hơn thế. Thử hỏi cái gọi 
là “tâm thiện” đó ở đâu? Tôi chỉ e rằng trong khắp ba 
đường dữ1 chỉ toàn là những kẻ có “tâm thiện” như 
thế.

Hỏi: Nay tôi cho rằng không cần nói đến việc nên 
hay không nên [giết hại], cũng không nói đến việc 
giới sát hay không giới sát, chỉ cần giữ theo vô tâm 
mà làm là được.

1 Tức là những cảnh giới địa ngục, ngạ quỷ và súc sinh.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

179

Đáp: Nếu người có thể vô tâm mà giữ giới không 
giết hại, tất nhiên công đức ấy không nhỏ. Nhưng 
người vô tâm mà giết hại vật mạng, tội lỗi cũng không 
nhẹ. Như bọn giặc cướp bóc nhà người khác, bắn tên 
lạc trúng nhằm ông, ông có thể tha thứ cho sự vô tâm 
của bọn chúng được chăng?

Hỏi: Các loài chúng sinh số đông như cát sông 
Hằng, nay khả năng cứu vớt chỉ có hạn, làm sao có 
thể chu toàn?

Đáp: Trời cao có đức hiếu sinh mà không ưa sự 
giết hại. Cứu được một con vật cũng đã là hợp với 
lòng trời, huống hồ cứu được nhiều con vật? Thí 
như đối với một người nghèo, hầm vàng núi bạc tuy 
không thể có được, nhưng trước mắt giúp họ một đấu 
thóc cũng đã đủ để kéo dài mạng sống.

Những mối nghi về nghiệp nặng khó tránh1

Hỏi: Những loài vật bị giết mổ cắt xẻ [như gà, 
lợn...] vốn sinh ra đã rơi vào tình thế ấy, khó lòng 
tránh được bị giết hại. Ví như tôi không giết chúng, 
chắc chắn cũng có người khác giết. Vậy thì việc tôi 
không giết chúng liệu có ích gì? 

Đáp: Tội nặng của những con vật ấy [từng gây ra 
trong đời trước, nay] thật khó tránh khỏi bị giết hại, 
nhưng tội của ta [ngày nay sắp tạo ra] lẽ nào lại không 
thể tránh được sao? Nếu do chỗ [tội nặng] không thể 

1 Phần này có 6 mục hỏi đáp. (Chú giải của soạn giả) 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

180

tránh được [của những con vật ấy] mà giết hại chúng, 
thì ta với chúng đều cùng chịu tội nặng không thể 
tránh. Nên biết rằng, chính vì đời trước những con 
vật ấy cũng từng bám chấp vào quan điểm “không 
thể tránh được” [mà ra tay giết hại vật mạng], cho 
nên hôm nay mới phải chịu tội không thể tránh được 
như thế. Vì sao hiện nay vẫn còn có chỗ tránh được 
[là đừng phạm vào tội giết hại chúng] lại không chịu 
sớm suy xét để tự tránh đi?

Hỏi: Các loài vật bị giết hại trong đời, đa phần 
đều vì [có tội trong đời trước nên ngày nay phải] đền 
trả, vậy ta giết chúng nào có tội gì?

Đáp: Phạm tội giết hại phải sinh làm loài vật, bị 
giết hại để đền trả tội cũ, lẽ ấy là đương nhiên. Nhưng 
người ra tay giết hại vật mạng lại có hai trường hợp 
cần phân biệt là do nợ cũ mà giết và không do nợ cũ 
mà giết.

Do nợ cũ mà giết, là khi con vật bị giết trong đời 
trước từng giết hại ta, nay nghiệp quả chín mùi, oan 
gia gặp nhau, phải chịu chết dưới tay ta để trả nợ là 
đúng lý.

Không do nợ cũ mà giết, là khi đời trước có người 
khác từng bị con vật ấy giết hại, nay tuy nghiệp báo 
đến phải chịu đền mạng, nhưng không phải đền trả 
cho ta.

Người đời trong một bữa tiệc, thịt cá ê hề, trên một 
bàn ăn, trăm ngàn vật mạng, làm sao có thể chỉ toàn rơi 
vào trường hợp do nợ cũ mà giết? Cho nên phải biết, 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

181

nếu nói con vật bị giết là trả nợ cho ta thì đó là trường 
hợp hết sức hy hữu, ngàn lần chỉ có một hai, mà rơi vào 
trường hợp tự mình vay nợ oan nghiệt để phải đền trả 
trong đời sau thì hầu như luôn luôn gặp phải. Nói đến 
chỗ này thì quả thật là hết sức đáng sợ!

Hỏi: Không do nợ cũ mà giết, tất nhiên đời sau 
phải chịu quả báo. Nhưng nếu do nợ cũ mà giết, ấy 
là kẻ giết qua, người giết lại, xem như nghiệp giết hại 
được chấm dứt, sao có thể nói là tai hại?

Đáp: Ông không thấy như trường hợp hai người 
đánh nhau sao? Kẻ đánh qua, người đánh lại, rồi 
chân tay tiếp tục thay nhau đấm đá qua lại như mưa. 
Có bao giờ thấy bên này đánh qua, bên kia đánh lại 
một cái rồi chấm dứt, đôi bên cùng buông tay bình 
thản nhìn nhau được chăng? [Bởi sự oán cừu tiếp nối 
không thôi như thế nên] Bồ Tát đối với nhân duyên 
trong đời vị lai thấy biết rõ ràng, dù gặp kẻ oán cừu 
cũng không báo oán.

Hỏi: Đức Phật nói: “Trong các loài vật, đa phần 
có thể là cha mẹ, quyến thuộc nhiều đời trước của 
ta.” Lấy gì chứng minh lời nói ấy mà nỡ nhẫn tâm 
cho rằng ông bà cha mẹ nhiều đời của chúng ta nay 
là súc vật?

Đáp: Tất cả chúng sinh từ vô số kiếp đến nay 
không ngừng lưu chuyển trong sáu đường.1 Chỉ lấy 
1 Sáu đường (lục đạo): bao gồm các cảnh giới chư thiên, loài người, 

a-tu-la, địa ngục, ngạ quỷ và súc sinh. Tất cả chúng sinh do nghiệp 
lực đã tạo mà lưu chuyển trong luân hồi, đều không ra ngoài sáu 
cảnh giới này.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

182

một kiếp mà luận thôi, con số [cha mẹ quyến thuộc] 
đã là không thể tính đếm, [huống chi đã trải qua vô 
số kiếp,] làm sao có thể nói rằng tất cả những chúng 
sinh nhìn thấy hiện nay lại không liên quan gì đến ta? 
Ông cho rằng nghĩ như thế là nhẫn tâm, nhưng nếu 
như vì không biết mà giết hại [cha mẹ, quyến thuộc 
đời trước], hoặc thấy họ bị giết mà không ra tay cứu 
giúp, như vậy không phải nhẫn tâm sao? Đó thật là 
[đúng như lời Mạnh tử nói:] “Đã không thể để tang 
[cho cha mẹ] ba năm, lại xét nét tìm hiểu phép để tang 
ba tháng, năm tháng.”1 

Hỏi: Cha mẹ quyến thuộc đời trước đã nhiều như 
thế, ắt con số đọa vào loài vật cũng không ít. Chỉ có 
điều là, nếu đã là cha mẹ quyến thuộc của ta trong đời 
trước thì nhất định là có duyên cùng ta, nên cho dù có 
đọa làm súc vật cũng chưa hẳn đã phải chết dưới tay 
ta.

Đáp: Ông có biết là trong số người làm cha mẹ 
quyến thuộc của ta nhiều đời, cũng có cả những người 
do oan gia nghiệp báo mà đến với ta? Ta nhận ân huệ 
của một người, đó là người ấy đền trả nợ cũ cho ta. 
Người khác nhận ân huệ của ta, đó là ta đền trả nợ 
cũ cho người ấy. Ví như những người thân thiết cốt 

1 Câu này lấy ý từ sách Mạnh tử, chương Tận tâm thượng, tiết 46. 
Nguyên văn là: “不能三年之喪，而緦小功之察，放飯流歠，而問無齒
決，是之謂不知務。 - Bất năng tam niên chi tang, nhi ty tiểu công 
chi sát; phóng phạn lưu xuyết nhi vấn vô xỉ quyết, thị chi vị bất tri vụ.” 
(Không thể để tang ba năm, lại đi tìm hiểu kỹ phép để tang ba tháng, 
năm tháng; ăn cơm nuốt chẳng kịp nhai, lại hỏi chuyện không có 
răng làm sao nhai, như thế gọi là không biết việc.)



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

183

nhục, quả thật do duyên lành mà đến với nhau, thì do 
thương yêu quá sâu nặng cũng không khỏi có sự dạy 
dỗ trách mắng quá mức. Trách mắng mãi không thôi 
ắt sinh lòng giận dỗi, giận dỗi mãi không thôi ắt sinh 
hiềm khích giữa đôi bên. Đời này có chút hiềm khích 
nhỏ nhặt với nhau, ắt gieo nhân để đời tiếp theo kết 
thành oán cừu. Đã kết thành oán cừu, ắt lại gieo nhân 
để đời tiếp theo nữa sẽ giết hại, ăn nuốt lẫn nhau. 
Trong cái vòng xoay đó thì mạnh hiếp yếu, lớn nuốt 
nhỏ, không điều gì không làm.  

Nên biết rằng, cội gốc của oán cừu chính là từ nơi 
thân quyến. Con người nếu không có người thân ắt 
không có kẻ oán, không có kẻ oán ắt cũng chẳng có 
người thân. Kẻ oán người thân vốn là đối đãi nhau 
mà có, thành ra căn bản của luân hồi. Đức Như Lai 
dạy chúng ta đối với kẻ oán người thân bình đẳng như 
nhau, quả thật là một lời dạy hết sức tinh tế nhiệm 
mầu, có thể mang đến lợi lạc cho khắp muôn loài.

Hỏi: Nhìn thấy người khác giết hại vật mạng, tuy 
có phát khởi tâm nguyện cứu giúp nhưng không đủ 
sức làm thì sao?

Đáp: [Nếu không cứu được, có thể] lặng lẽ trì chú 
trong tâm, hoặc xưng niệm danh hiệu chư Phật, Bồ Tát, 
hoặc thay con vật ấy mà phát tâm sám hối, phát tâm cầu 
xuất thế, ắt con vật bị giết ấy sẽ tự nhiên được phần lợi 
ích.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

184

Giải thích việc đãi khách trái với thế tục1

Hỏi: Thân thuộc đến chơi nhà, cơm rau không đủ 
làm vui; bạn hiền cùng bàn luận, món ngon mới đủ 
thành lễ. Nay vì thương những con vật mà bỏ việc đãi 
đằng, phải chăng thật không đúng lẽ thường?

Đáp: Bạn bè thân thuộc, nếu là người hiền thiện ắt 
sẽ vui khi thấy ta không làm việc giết hại, ắt sẽ không 
trách ta khinh thường họ. Nếu người nào vì việc ấy 
mà trách ta khinh thường họ, ắt chỉ là hạng tiểu nhân 
tham miếng ăn ngon vào miệng, ta khinh thường họ 
cũng là chuyện tất nhiên. Bất chấp tội lỗi nặng nề chỉ 
để phục vụ miếng ăn vào miệng người khác, tôi quyết 
không làm.

Hỏi: Việc bày tiệc đãi khách cũng quan hệ đến lễ 
nghi. Thức ăn sơ sài quá, liệu có đúng lễ không? 

Đáp: [Khổng tử có nói:] “Theo lễ mà xa xỉ quá 
chẳng bằng tiết kiệm.”2 Ăn uống xa xỉ dư thừa là điều 
người có lòng nhân không thể làm. Làm người mà 
không có lòng nhân, giữ theo lễ có ích gì?3

1 Phần này có 4 mục hỏi đáp. (Chú giải của soạn giả) 
2 Đoạn này trích theo lời Khổng tử trong sách Luận ngữ, chương Bát 

dật, tiết 4. Trọn câu này Khổng tử nói về nghi lễ và việc để tang như 
sau: “禮，與其奢也，寧儉。喪，與其易也，寧戚。 - Lễ, dữ kỳ xa dã, 
ninh kiệm; tang, dữ kỳ dịch dã, ninh thích.” (Nói về lễ nghi, nếu quá 
xa xỉ thì thà tiết kiệm còn hơn; nói về tang chế, nếu dễ duôi xem 
thường thì thà thương xót còn hơn.) 

3 Câu này cũng lấy ý theo câu nói của Khổng tử trong chương sách 
vừa dẫn trên, ở tiết 3: “人而不仁，如禮何？- Nhân nhi bất nhân, như 
lễ hà?” (Làm người mà không có lòng nhân, giữ theo lễ được sao?)



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

185

Hỏi: Người đời tranh nhau bày yến tiệc xa xỉ, tôi 
thấy đã quen thành thói tục, dù có muốn thay đổi 
theo hướng tốt đẹp hơn nhưng chỉ đơn độc cô thế, 
không người tán trợ, biết làm thế nào?

Đáp: Dù không có khả năng thay đổi thói tục của 
người đời, lẽ nào lại không có khả năng thay đổi hoàn 
thiện chính mình? Khắp cõi đời này dù uế trược ta 
cũng phải giữ mình trong sạch; hết thảy mọi người dù 
say sưa, ta cũng phải giữ mình tỉnh táo, như vậy mới 
đáng gọi là bậc trượng phu dũng mãnh, cương nghị. 
Nếu cũng tùy theo thế tục buông xuôi, thuận dòng với 
kẻ khác mà xem là chánh đạo, ấy chỉ là phong cách yếu 
hèn.1

Hỏi: Khách đến nhà mà đặc biệt giết hại để chiêu 
đãi, việc ấy tất nhiên phải tránh. Nhưng nếu người 
thân hoặc bè bạn bất ngờ đến chơi, không kịp mua 
sắm các thứ nơi chợ búa thì làm sao?

Đáp: Nếu đã giữ trai giới, không giết hại, ắt trong 
nhà phải sớm lo chuẩn bị những thứ dùng đãi khách. 
Một khi khách đến mà vì lo sợ tiếp đón không đủ lễ 
[nên nghĩ đến việc buộc phải giết hại], đều là do lúc bình 
thường vốn đã xem thường sinh mạng loài vật. Thiền sư 
Nguyện Vân có kệ rằng:

1 Nguyên tác dùng “妾婦之道” (thiếp phụ chi đạo), chỉ cách ứng xử 
của người hầu thiếp trong xã hội ngày xưa, bảo gì làm nấy, không 
dám chống trả hay cãi lại. Tác giả dùng ý nghĩa này để đối lại với 
phong cách “đại trượng phu” mạnh mẽ cương nghị vừa nói trên. 
Chúng tôi dựa theo ý nghĩa mà dịch là “yếu hèn”, vì hình ảnh thí dụ 
của nguyên tác không còn thích hợp nữa.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

186

Trăm ngàn năm qua, mỗi bát canh,
Oán sâu như biển, hận như thành.
Muốn biết vì sao đao binh khổ,
Hãy nhìn lò mổ lúc sang canh.1

Người đãi khách nên viết bài thơ này đặt phía 
trên chỗ ngồi của mình. 

Giải thích việc không nên sát sinh cúng tế2

Hỏi: Cúng tế thần linh là vì cầu được sinh con, cầu 
tăng tuổi thọ, hoặc cầu được công danh sự nghiệp, 
tiền tài... Xưa nay dùng vật sống mang đến giết để 
cúng tế, nay bỏ đi thì biết lấy gì để tỏ lòng thành kính? 

Đáp: Trời đất cho đến thần minh đều có đức hiếu 
sinh, ghét sự giết hại. Khiến loài vật phải mất con để 
cầu con cho mình, khiến loài vật phải giảm tuổi thọ 
để cầu tăng thọ cho mình, khiến loài vật phải mất 
đi mạng sống để cầu danh lợi cho mình, chưa bàn 
đến chuyện lẽ trời không dung, tự lương tâm mình ắt 
cũng đã thấy là bất nhẫn.

Cầu con mà được có con, ấy là tự thân người ấy 
vốn không phải tuyệt tự. Cầu tuổi thọ được tuổi thọ, 
ấy là tự thân người ấy thọ mạng chưa dứt. Cầu danh 
1 Nguyên bản Hán văn: “千百年來碗裏羹，怨深如海恨難平。欲知世上

刀兵劫 ，但聽屠門半夜聲。 - Thiên bá niên lai oản lý canh, oán thâm 
như hải hận nan bình. Dục tri thế thượng đao binh kiếp, đãn thính đồ 
môn bán dạ thanh.” Dịch nghĩa: Trăm ngàn năm qua, trong mỗi một 
bát canh [thịt], oán sâu như biển, hận khó nguôi. Muốn biết [nguyên 
nhân] nạn binh đao trên đời này, hãy lắng nghe tiếng kêu [của những 
con vật] nơi lò mổ lúc giữa đêm. – Bản dịch thơ như trên là chúng tôi 
dựa theo ý mà dịch.

2 Phần này có 6 mục hỏi đáp. (Chú giải của soạn giả) 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

187

lợi được danh lợi, ấy là tự thân người ấy đang lúc vận 
số hanh thông. Nếu không rơi vào những trường hợp 
ấy, ngược lại có khi vốn là người sắp sinh con, do việc 
giết hại mà thành tuyệt tự cũng chưa thể biết được; 
hoặc là người vốn có thọ mạng lâu dài, do việc giết 
hại mà thành giảm tuổi thọ cũng chưa thể biết được; 
hoặc là người vốn có phúc phần danh lợi, do việc giết 
hại mà thành tổn phúc cũng chưa thể biết được. Đó 
là chỉ nói trong phạm vi nghiệp báo của đời này, đến 
như việc chúng sinh luân chuyển trong ba đường, 
oan nghiệp vay trả lẫn nhau thì quả thật không có 
hạn kỳ chấm dứt. “Thuận theo phàm tình thế tục nhất 
thời, phải chịu khổ đền trả trong muôn kiếp.” Câu ấy 
chẳng phải là nói đến việc giết hại để cúng tế đó sao? 

Hỏi: Ví như khi cha mẹ có bệnh, đã chạy chữa 
thuốc thang đủ cách không thuyên giảm, nếu không 
làm những việc bói toán cầu thần, chẳng lẽ khoanh tay 
đợi chết hay sao?

Đáp: Khi thọ mạng đã hết thì dù trời đất cũng 
chẳng làm gì được, huống hồ là quỷ thần. Giết hại vật 
mạng để cúng tế, chỉ làm tăng thêm nghiệp chướng 
mà thôi. Nếu vì tình yêu thương sâu nặng bộc phát, 
lại cũng không rõ biết được chuyện sống chết thế nào, 
thì cũng có thể dùng thức ăn chay lạt mà dâng cúng. 
Nếu nghe theo tà thuyết của những kẻ tiểu nhân, ắt 
sẽ muốn giết hại vật mạng lấy máu thịt mà cúng tế, 
tuyệt đối không thể được.

Hỏi: Nếu là nhà ăn chay thì việc cúng chay là 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

188

đúng. Nhưng nếu trong nhà ăn mặn, dùng cá thịt mà 
lại cúng chay, chẳng phải khinh thường thần linh lắm 
hay sao?

Đáp: Chim thước một mình ăn con chuột thối, 
chim phụng hoàng nhất định không thèm tranh 
giành với nó.

Hỏi: Các vị quỷ thần hưởng máu thịt cúng tế, về 
sau sẽ đọa vào địa ngục, điều ấy có tin được không?

Đáp: Không chỉ riêng hàng quỷ thần, cho dù chư 
thiên ở cõi trời Phi tưởng phi phi tưởng thì khi phước 
đức đã hết cũng phải thọ nhận nghiệp báo của mình. 
Thuở xưa, phu nhân Ma-da có hỏi Bồ Tát Địa Tạng: 
“Vì sao có tên gọi là địa ngục Vô gián?” Bồ Tát đáp 
rằng: “Bất luận là nam hay nữ, rồng hoặc thần, cho 
đến chư thiên hoặc quỷ, [khi ác nghiệp chín muồi] 
cũng đều phải vào đó thọ báo, nên gọi là Vô gián.”1 
Khi phước đức làm thần đã hết, ắt phải lưu chuyển 
trong ba đường, đó cũng là lẽ đương nhiên.

Hỏi: Cũng đều là thần cả, sao có vị thọ hưởng 
máu thịt cúng tế, có vị thì lại không?

Đáp: Đời trước làm người chính trực nên mới trở 
thành thần. Trong số ấy, người sân hận nặng nề ắt 
rơi vào chỗ thọ hưởng máu thịt, còn người có tâm từ 
ắt không thọ hưởng máu thịt. Lại nữa, do đời trước 
làm thiện, bố thí nên mới trở thành thần. Trong số ấy, 
người không biết đến Tam bảo, chỉ tu việc thiện theo 
thế gian, ắt phúc đức nhiều hơn trí tuệ, sẽ rơi vào chỗ 
thọ hưởng máu thịt. Nếu người tin sâu nhân quả, bố 

1 Trích từ kinh Địa Tạng Bồ Tát. (Chú giải của soạn giả) 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

189

thí theo pháp Phật, ắt trí tuệ vượt hơn phúc đức, sẽ 
không rơi vào thọ hưởng máu thịt.

Hỏi: Nếu quỷ thần không có khả năng tác động 
đến tuổi thọ dài ngắn của người, thì việc cầu đảo ắt 
không thể hiệu nghiệm. Nhưng quả thật đã có những 
trường hợp bệnh nặng, thuốc men đều vô hiệu, đến 
khi cầu thần thì được khỏi ngay. Như vậy ắt là tuổi 
thọ dài ngắn của con người phải có phần quyết định 
của quỷ thần, sao có thể không cùng nhau cung kính 
phụng thờ?

Đáp: [Cầu thần được lành bệnh, thì] bệnh trước 
đó [có thể] là do quỷ thần gây ra, nhưng tuổi thọ sau 
khi lành bệnh, chắc chắn không thể nhờ quỷ thần mà 
được kéo dài. Nếu thọ mạng chưa hết, dù không cầu 
đảo cũng sẽ lành bệnh. Nếu thọ mạng đã hết, dù cầu 
đảo cũng vô hiệu. Chẳng qua gặp phải những loại 
tà thần ác quỷ, tham muốn máu thịt, thừa cơ quấy 
nhiễu đòi hỏi. Kẻ ngu mê chỉ thấy sự trùng hợp ngẫu 
nhiên rồi tin chắc chẳng nghi ngờ. Thấy người cầu 
đảo được khỏi bệnh thì cho là nhờ quỷ thần mà khỏi 
bệnh, nhưng thấy người cầu đảo rồi vẫn bỏ mạng thì 
lại cho rằng vì người ấy không cầu đảo sớm hơn nên 
mới phải chết. Than ôi, hạng người như thế tôi dám 
chắc rằng đời đời kiếp kiếp về sau sẽ phải sinh làm 
những con vật tế thần.

Kinh Thí dụ có nói rằng: “Quỷ thần có thể biết 
được thọ mạng, tội phúc của con người, nhưng không 
thể cứu sống người hoặc giết chết người, cũng không 
thể làm cho người trở nên giàu sang hay nghèo hèn. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

190

Họ chỉ muốn xúi giục người làm điều xấu ác, phạm 
tội giết hại, rồi nhân lúc người bị suy yếu hao tổn tinh 
thần mà não loạn quấy nhiễu để được người lập đền 
miếu thờ phụng, cúng tế.”

Việc phụng dưỡng cha mẹ, thờ cúng tổ tiên1

Hỏi: Nay đã biết được là không thể giết hại vật 
mạng để tế thần, nhưng nếu giết thịt con vật để phụng 
dưỡng cha mẹ, không biết là có tội hay chăng? 

Đáp: Làm như vậy còn nặng tội hơn cả việc giết 
vật tế thần. Đạo làm con thì những việc tốt đẹp hiền 
thiện phải hướng về cho cha mẹ, những việc sai trái lỗi 
lầm phải tự mình nhận lấy. Nay tự mình không muốn 
giết hại, chỉ vì phụng dưỡng cha mẹ nên làm việc giết 
hại, đó là đem chuyện sai trái xấu ác hướng về cho 
cha mẹ. Lấy ví dụ như đối với luật pháp của quốc gia, 
tự mình không dám phạm vào, lại có thể khiến cho 
cha mẹ phạm vào hay sao? Quỷ thần khi hết phước 
cũng phải luân hồi, lẽ nào cha mẹ mình có thể hưởng 
phước mãi mãi không hết? Nếu như cha mẹ chưa thể 
ăn chay hoàn toàn, có thể tạm dùng ba món thịt thanh 
tịnh,2 hoặc cũng có thể dùng những thức ăn bán sẵn 
nơi chợ búa, hàng quán. Nếu cho rằng nhất thiết phải 
tự mình giết vật để phụng dưỡng cha mẹ, đó chính là 
dâng rượu độc cho cha mẹ giải khát.
1 Phần này có 6 mục hỏi đáp. (Chú giải của soạn giả) 
2 Ba món thịt thanh tịnh: là thịt của con vật rơi vào 3 trường hợp: 1. 

Mắt không nhìn thấy khi con vật bị giết. 2. Tai không nghe tiếng con 
vật kêu khi bị giết. 3. Không có lòng nghi rằng con vật ấy bị giết là 
vì mình.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

191

Hỏi: Có người nghe việc như trên có thể sẽ nổi 
giận nói rằng: “Sao có thể nói như thế được? Hạnh 
hiếu đứng đầu trăm hạnh. Giết con vật để phụng 
dưỡng cha mẹ là chuyện danh chánh ngôn thuận, trời 
cao ắt cũng không muốn bắt tội người con hiếu, cho 
đến con vật bị giết cũng không thể vì sự oán hận nhỏ 
nhặt này mà theo đuổi báo oán sau khi mạng chung.”

Đáp: Xét từ góc độ một người con thì bất quá 
phụng dưỡng cha mẹ cũng chỉ có hai người mà thôi. 
Nhưng nếu xét trong toàn thiên hạ thì số người được 
phụng dưỡng thật không thể tính đếm hết được. Nếu 
tất cả mọi người đều vì phụng dưỡng cha mẹ mà giết 
hại vật mạng, ắt xương cốt chất lại như núi, máu chảy 
đọng thành biển lớn, cũng không đủ gọi là có tội hay 
sao? Như vậy giết hại vô số chúng sinh, làm sao có thể 
đảm bảo trong đó lại không có cha mẹ quyến thuộc 
của mình từ nhiều đời trước? Giết hại quyến thuộc 
đời trước để phụng dưỡng cha mẹ đời này, chẳng 
phải điên đảo lắm sao? Lại ví như giết hại cha mẹ đời 
trước để phụng dưỡng cha mẹ đời này, chẳng phải 
càng điên đảo hơn nữa hay sao? Nếu nói rằng việc 
giết hại xuất phát từ tấm lòng phụng dưỡng cha mẹ ắt 
được trời cao lượng thứ, vậy thử hỏi trời cao chỉ lượng 
thứ cho một người thôi, hay sẽ lượng thứ cho người 
khắp trong thiên hạ? Nói gọn một lời thôi, quan điểm 
như thế thật là chẳng biết suy xét gì cả!

Hỏi: Đạo làm con báo hiếu mẹ cha đã khuất không 
gì quan trọng hơn việc cúng tế. Cha mẹ lúc sinh tiền 
không ăn chay, nay chết rồi lại cúng chay, như vậy thì 
đâu có theo đúng ý muốn của cha mẹ?



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

192

Đáp: Nếu như cha mẹ, tổ tiên nhờ cúng tế mà 
được no, thì mỗi năm chỉ có được mấy lần cúng tế, 
còn lại bao nhiêu ngày khác lẽ nào phải chịu đói hay 
sao? Nếu những ngày khác không phải chịu đói, thì 
biết rằng việc cúng tế chẳng qua chỉ để bày tỏ tấm 
lòng thành của con cái mà thôi. Liệu việc giết hại vật 
mạng tạo thành nghiệp ác có thể xem là bày tỏ lòng 
thành được chăng? Kẻ làm con, khi cha mẹ còn sống 
đã không thể hết lòng hết sức phụng dưỡng, chỉ khiến 
cha mẹ phải suốt một đời nhọc lòng lo lắng ân cần, 
đến sau khi chết lại chỉ vì chút hư danh hão huyền với 
người đời mà khiến cha mẹ phải liên lụy thêm nghiệp 
chướng nhiều đời, như vậy liệu có xứng đáng làm con 
hay chăng? Tăng Nguyên xưa kia [nuôi cha là Tăng 
Tử rất chu đáo mà còn bị chê là] chỉ phụng dưỡng 
được miếng ăn trong miệng, không theo được [như 
Tăng Tử nuôi cha là Tăng Tích, biết quan tâm đến] 
tâm ý của cha.1 Cớ sao khi cha mẹ đã qua đời lại còn 

1 Cha của Tăng tử (tức Tăng Sâm, học trò đức Khổng tử) là Tăng Tích, 
con của Tăng tử là Tăng Nguyên. Khi Tăng tử phụng dưỡng cha, 
mâm cơm luôn tươm tất, cha ông ăn xong, trước khi dọn xuống ông 
luôn thưa hỏi ý cha về chỗ thức ăn còn dư. Người cha hỏi trong bếp 
còn nữa không thì nói vẫn còn, nên có lần cha ông bảo mang phần 
dư ấy cho hàng xóm, ông cũng vui vẻ làm theo. Về sau, Tăng Tích 
chết, đến khi Tăng tử già yếu, Tăng Nguyên phụng dưỡng Tăng tử, 
mâm cơm cũng luôn tươm tất, nhưng trước khi dọn xuống không 
thưa hỏi ý cha về chỗ thức ăn còn dư. Người cha hỏi trong bếp còn 
nữa không thì ông nói không còn, có ý sẽ dành chỗ thức ăn còn dư 
đó để hôm sau lại dâng cho cha. Mạnh tử kể chuyện này (Mạnh tử 
- Ly lâu thượng, tiết 19) và nhận xét: “Phụng dưỡng cha mẹ như ông 
Tăng Nguyên chỉ là nuôi ăn thôi, như ông Tăng tử mới gọi là phụng 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

193

làm khổ lụy đến cha mẹ chỉ vì miếng ăn ngon miệng? 
Người con hiếu phụng dưỡng cha mẹ, [đến khi cúng 
tế còn phải] cầu cho được thóc gạo của người có đức 
nhân,1 huống chi lại giết hại vật mạng để bày máu 
thịt lên mâm mà cúng tế, sao có thể bất nhân như 
vậy? 

Hỏi: Con cháu cúng tế, tổ tiên có về thọ hưởng 
chăng? Hay là sẽ không về thọ hưởng?

Đáp: Tổ tiên nếu thác sinh làm quỷ, con cháu có 
thể hết sức thành tâm dâng cúng ắt sẽ về thọ hưởng. 
Nếu sinh vào cõi trời, được hưởng nhiều khoái lạc, 
ắt sẽ không về thọ hưởng. Nếu đọa vào ba đường ác, 
vì đang phải chịu khổ nên tất nhiên sẽ không thể về 
thọ hưởng. Nếu sinh vào cõi người, ắt đã riêng có 
thân bằng quyến thuộc [trong kiếp sống mới] nên 
sẽ không về thọ hưởng. Như thế, nói chung thì con 
cháu tuy có lòng thành kính dâng cúng, nhưng trong 
đa số trường hợp cũng chỉ tự mình thọ hưởng những 
phẩm vật đó thôi. Những điều này có nói rõ trong 
kinh Trung A-hàm.

Hỏi: Nếu tổ tiên đã không về thọ hưởng, vậy liệu 
có các thần linh khác đến thọ hưởng chăng?

Đáp: Trong kinh Trường A-hàm có nói: “Ở những 
nơi cư trú của con người, hết thảy đều có quỷ thần, 
không nơi nào không có.” Kinh Ưu-bà-tắc giới nói: 

dưỡng được cả tâm ý của cha.” 
1 Sách Lễ ký, thiên Tế nghĩa chép: “Cha mẹ qua đời, nên cầu cho được 

thóc gạo của người có đức nhân mà cúng tế.”



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

194

“Nếu ở gần nơi rừng cây thì có thần cây đến hưởng 
cúng tế, nếu ở gần những nơi sông, suối, giếng nước... 
thì có các vị thần ở đó đến hưởng cúng tế.”

Hỏi: Lương Vũ Đế dùng bột gạo làm ra các con 
vật cúng tế, những người chép sử đều cho đó là điềm 
báo [tổ tiên ông sẽ không còn được con cháu giết vật 
cúng tế nữa]. Cho nên biết rằng, việc cúng tế tổ tiên 
mà dùng chay là không hợp lễ. 

Đáp: [Khổng tử nói:] “Sai lầm của mỗi người đều 
không giống nhau, quan sát chỗ sai lầm [một cách khách 
quan, cặn kẽ] thì có thể biết được đức nhân [của người 
ấy].”1 Lương Vũ Đế từng giết sáu đại thần,2 dẫn nước 
nhấn chìm cả thành Thọ Dương, đó là những điều bất 
nhân của ông ta. Nhưng luận về việc dùng bột gạo thay 
cho những con vật bị giết hại thì việc cúng tế cho đến 
nay đều nhờ ơn từ đó. Nếu không có ông khởi xướng 
làm theo phương pháp ấy thì số vật mạng bị giết hại, 
lại hao tốn tiền của người dân thật không biết đến mức 
nào. Lương Vũ Đế khởi một niệm từ bi có thể khiến cho 
người đời sau nhờ đó mà hóa giải được vô số nghiệp ác 
giết hại. Phương thức dùng bột gạo thay vật cúng tế của 
ông thật có thể sánh với việc vua Thành Thang ngày xưa 

1 Câu này An Sĩ toàn thư không dẫn nguồn, nhưng là trích gần như 
nguyên văn câu nói của Khổng tử trong sách Luận ngữ, chương Lý 
nhân, tiết thứ 7: “人之過也，各於其黨。觀過斯，知仁
矣。 - Nhân chi quá thất, các ư kỳ đảng. Quan quá tư, tri nhân hĩ.” 
An Sĩ toàn thư khắc câu sau hơi lệch đi nhưng không khác nghĩa: “
觀過，則可知仁。 - Quan quá, tắc khả tri nhân.”

2 Sáu người này là Tiêu Dao Quang, Tiêu Thản Chi, Từ Hiếu Tự, Lưu 
Huyên, Giang Thạch và Giang Tự.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

195

mở lưới cứu chim1 hay Tử Sản nuôi cá,2 mà công đức còn 
có phần vượt trội hơn nữa. 

Đến như việc nhà Lương3 để mất thiên hạ, ấy là 
do vận nước mà thôi. Nếu cho rằng do việc dùng bột 
gạo cúng tế mà mất nước, vậy các vua nhà Trần, Tùy 
đều dùng đủ ba loại vật sống4 để cúng tế, sao lại mất 
nước nhanh đến thế?5 Nếu theo kiểu lập luận ấy thì có 
lẽ chỉ cần vua Lương Vũ Đế không dùng bột gạo thay 
vật cúng tế, ắt bọn giặc loạn Hầu Cảnh sẽ tự nhiên sợ 
hãi mà rút lui chạy trốn chăng? Nói thế chẳng khác 
nào cho rằng vận mệnh bậc đế vương, sự an nguy của 
đất nước đều chỉ phụ thuộc hoàn toàn vào sự còn mất 
của trâu, dê, lợn đó sao? Huống hồ bậc thánh nhân 
như vua Nghiêu, vua Thuấn cũng không thể bảo đảm 
rằng con mình sẽ được giống như mình, sao có thể 
đem chuyện thành bại mà luận việc?

Đại sư Liên Trì có dạy: “Người xưa dùng tượng 
gỗ tạc giống như hình người để chôn theo người chết, 

1 Theo truyền thuyết, vua Thành Thang có lần đi tuần thú thấy người 
bắt chim giăng lưới bốn bề, liền khuyên họ nên mở ra một phía để 
còn có được số chim bay thoát.

2 Tử Sản người nước Trịnh, là học trò đức Khổng tử, làm quan đại phu, 
vốn giàu lòng nhân. Một hôm, có người mang đến biếu một con cá 
còn sống, ông không nỡ giết ăn, sai người mang thả vào hồ để nuôi.

3 Lương Vũ Đế (464-549) là vị hoàng đế sáng lập triều Lương.
4 Tức lệ tế Tam sinh, gồm 3 con vật còn sống là trâu, dê và lợn.
5 Nhà Trần cai trị từ tháng 10 năm 557 đến tháng 1 năm 589, vỏn vẹn 

chỉ có hơn 31 năm mà thay đổi đến 5 đời vua. Nhà Tùy cai trị từ năm 
581 đến năm 619, được 38 năm, trải qua 4 đời vua. Lương Võ Đế 
sáng lập triều Lương từ năm 502, chỉ riêng ông đã cầm quyền đến 
năm 549 và vẫn còn truyền nối được qua 5 đời vua sau nữa, cho đến 
năm 557 triều Lương mới dứt.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

196

đức Khổng tử đã chê [là bất nhân, bảo những người 
làm như vậy về sau ắt] là không con nối dõi. Như vậy, 
việc Lương Vũ Đế dùng bột tạo hình giống những con 
vật để cúng tế, e rằng người có đức nhân thấy vậy vẫn 
còn chưa tán thành, huống chi lại muốn bỏ những con 
vật giả ấy mà thay bằng vật sống thì còn nhẫn tâm nào 
hơn?” 

LỜI BÀN

Lương Vũ Đế từ sau khi lên ngôi thì từ bỏ rượu 
thịt, tiêu pha cần kiệm, thương dân như con, dù một 
mình ở trong nhà tối cũng áo mão nghiêm trang không 
dám xuề xòa, tiết trời nóng nực cũng không dám cởi 
trần, mỗi khi phải phán tội tử hình thì ăn chay trước 
đó một tháng, đến lúc hành hình lại vì người chết mà 
khóc. Ông ngưng việc binh đao để dân được ngơi 
nghỉ, nhiều năm liền mùa màng trong nước được bội 
thu. Từ đời Tấn đến đời Tùy, [trải qua hơn bốn thế 
kỷ,] trong những giai đoạn được khen là xã hội an ổn 
cũng không có lúc nào hơn được thời Lương Vũ Đế. 

Ông trị nước 49 năm, thọ đến 86 tuổi, so với các vị 
đế vương thời ấy cũng là vượt trội hơn hết. Con cháu 
ông về sau đến triều Đường có 8 đời làm quan đến 
chức Tể tướng.1 Các quan chép sử [của Nho gia về 
sau] do việc ông kính tin theo Phật pháp nên cố ý nói 
xấu, chê bai ông những điều không đúng thật mà bỏ 
qua hết những điều tốt đẹp của ông, như vậy sao có 

1 Những chuyện này xem trong sách Đường thư. (Chú giải của soạn 
giả) 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

197

thể gọi là công bằng nhận lấy điều hay tốt của người 
khác như lời dạy của thánh hiền?1 

Mối nghi rằng thánh hiền xưa dạy sát sinh2

Hỏi: Đời Phục Hy chế ra lưới để giăng bắt chim, 
thú, như vậy vua Phục Hy có sai trái chăng?

Đáp: Bắt cá, lưới chim là những việc người nông 
dân cho đến đứa trẻ con đều làm được, cần gì phải 
đợi vua Phục Hy dạy bảo? Hẳn là vào thuở hồng 
hoang chim thú quá nhiều, nếu không có sự phòng 
vệ e chúng có thể gây nguy khốn cho con người. 
Rất có thể là vua Phục Hy đã dạy dân dùng lưới để 
phòng vệ quanh nơi cư trú, cũng chưa biết chừng. 
Hoặc giả nếu không như thế thì việc bắt thú đánh cá 
vốn đã thịnh hành vào thời Phục Hy rồi chăng, cũng 
chưa biết được. 

Nếu nói rằng vua Phục Hy dạy người giết hại thì 
tôi e rằng những phường chài lưới thô thiển hẳn đã là 
quan lớn trong triều Phục Hy, mà những kẻ mở lưới 
thả chim [như vua Thành Thang], thả cá biếu vào hồ 
nuôi [như Tử Sản nước Trịnh] đều phải xem là có tội 
không nhỏ. Trong tập Thi tử3 có câu: “Vào đời Phục 
1 Thánh hiền ở đây chỉ Mạnh tử, vì ý câu này được trích từ sách Mạnh 

tử, chương Công Tôn Sửu thượng, tiết thứ 8: “善與人同，舍己從人，
樂取於人以為善。- Thiện dữ nhân đồng, xả kỷ tòng nhân, nhạo thủ 
ư nhân dĩ vi thiện.” (Điều thiện của mình và người ngang nhau thì bỏ 
của mình chọn lấy của người, ưa thích học lấy điều hay tốt của người, 
lấy đó là thiện.)

2 Phần này có 6 mục hỏi đáp. (Chú giải của soạn giả)
3 Thi tử: một tuyển tập thơ hay vào thời Chiến quốc của người nước 

Tấn, nay đã thất bản.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

198

Hy, trong thiên hạ cầm thú quá nhiều nên vua dạy 
người săn bắt.”

Hỏi: Về chuyện Phục Hy như vậy tôi đã rõ, nhưng 
còn chuyện Tây Bá hầu1 nuôi dưỡng người già, ấn 
định con số gà mái và lợn nái thì giải thích thế nào?

Đáp: Những việc làm của bậc thánh nhân thời 
xưa, cũng có việc nên noi theo, cũng có việc nên sửa 
đổi, như những cách dùng gút dây để ước hẹn kỳ 
hạn, đào hang hố làm thành cung điện, đều là những 
việc người đời nay không cần làm theo nữa. Tục ngày 
xưa [khi cúng tế cho con em mình] làm cốt thi,2 rồi 
cha mẹ, anh chị đều quỳ bên dưới mà khấu đầu lạy 
[đứa trẻ ấy], thật điên đảo trái nghịch biết bao? Ngày 
nay cúng tế chỉ đặt chỗ ấy một cái ngai trống tượng 
trưng thôi, sao vẫn được bình an? Cho nên biết rằng, 
việc ngày nay không nuôi gà lợn cũng chưa hẳn đã là 
không khéo làm theo đúng ý Văn vương. 

Huống chi cái thuyết “năm con gà mái, hai con lợn 
nái” cũng chỉ là để nói lên sự sung túc của người dân 
khi ấy mà thôi. Hơn nữa, việc nghi lễ cúng tế ắt có 
quan chuyên trách, bậc thánh nhân lẽ nào lại phải 
xem xét đến những chuyện [nhỏ nhặt như] gà, lợn 
ấy sao? [Kinh Thư, thiên Lập chánh nói rằng:] “Văn 
vương không quản đến những lời dị nghị, những việc 

1 Tức Chu Văn vương (Cơ Xương), cha của Chu Vũ Vương (Cơ Phát), 
người sau này lật đổ vua Trụ nhà Thương để lập nên nhà Chu.

2 Tục cúng tế ngày xưa đặt một đứa trẻ ngồi lên trên đàn gọi là “thi” (
尸) để thần linh về dự cúng tế sẽ có chỗ nương vào. Về sau này người 
ta mới thay tục này bằng các tranh, tượng thần.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

199

hình ngục hay phạt vạ thông thường, [mỗi việc đều 
có quan chuyên trách lo liệu,] lẽ nào lại quan tâm đến 
chuyện sinh đẻ của các giống gà, lợn, đến nỗi đưa ra 
quy định về số lượng? Huống chi loài vật các nơi số 
lượng khác biệt nhau, trạng thái cũng chẳng giống 
nhau, làm sao có thể phán định dứt khoát phải là 
năm con, hai con? Cứ theo lý mà suy thì việc ấy chưa 
hẳn đã là thật có. Nếu không, làm sao có chuyện Văn 
vương quan tâm đến cả bộ xương khô?1 Xương khô là 
vật vô tri vô giác mà còn được ông quan tâm đến, ban 
ân trạch chôn cất tử tế, huống chi đối với con vật có tri 
giác thì lẽ nào lại ban lệnh giết hại? Cách hiểu như thế 
thật chẳng khác nào trẻ con. Cho nên mới nói rằng: 
“Nếu quá tin vào sách, chẳng bằng không đọc sách.”

Hỏi: Khổng tử dạy việc không giết hại, bất quá chỉ 
“không dùng lưới bắt, không bắn chim đang ngủ đêm”2 là 
đủ, chưa từng cấm hẳn việc câu cá, bắn chim. Nay 
muốn ngăn cấm hoàn toàn việc giết hại, phải chăng là 
cho rằng không nên làm theo lời Khổng tử?

Đáp: Ông có hiểu được ý nghĩa của Khổng tử 

1 Sách Thông sử chép rằng: “Văn vương tuần thú vùng đồng nội, thấy 
một bộ xương khô, lệnh tùy tùng chôn cất, người ấy nói: “Đó là xương 
vô chủ.” Văn vương nói: “Người trong thiên hạ thì thiên hạ là chủ, người 
trong nước thì đất nước này là chủ, nay ta chính là chủ của bộ xương 
ấy.” Nói rồi sai dùng quan tài khâm liệm, chôn cất tử tế. Chuyện này 
truyền khắp thiên hạ, người người đều nói: “Ân trạch của Tây Bá Hầu 
(tức Văn vương) thấm nhuần đến cả bộ xương khô, huống chi là người 
sống.”

2 Câu này trích từ sách Luận ngữ, chương Thuật nhi, tiết thứ 26: “釣
而不網，弋不射宿鳥 - điếu nhi bất võng, dặc bất xạ túc điểu”. (Chỉ 
câu cá mà không dùng lưới bắt, không bắn chim ngủ đêm trên cây.) 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

200

khi đề cập đến việc câu cá, bắn chim đó chăng? Nói 
câu cá, là [chỉ ra sự tàn nhẫn của việc câu cá] để dẫn 
người ta đến chỗ không dùng lưới bắt, nói bắn chim, 
là [chỉ ra sự bất nhân của việc bắn chim] để giáo hóa 
người ta không tàn sát cả bầy chim đang ngủ trên cây. 
Người đời sau [không hiểu câu ấy,] cho rằng Khổng 
tử vì muốn giữ miếng ăn cho người cũng như có thịt 
cá dùng vào việc tế tự mà dạy như vậy, quả thật là 
nhận hiểu một cách hết sức thiển cận và sai lệch về 
bậc thánh nhân. Thử hỏi, người đời sau tôn kính đức 
Khổng tử có phải vì ngài giỏi câu cá, bắn chim chăng? 
Hay là vì phẩm chất đạo đức không ai hơn được? Nếu 
xem trọng những việc câu cá, bắn chim, ắt những kẻ 
chài lưới, săn bắn phải được xem là tài giỏi hơn Khổng 
tử rất nhiều. 

Còn nếu tôn trọng ngài là do phẩm chất đạo đức 
không ai hơn, vậy xin hỏi phẩm chất đạo đức của ông có 
thể so bằng Khổng tử hay chăng? Nếu phẩm chất đạo 
đức không thể bằng được Khổng tử mà đã đem chuyện 
câu cá, bắn chim bắt chước theo Khổng tử, như vậy khác 
nào muốn học theo Nhan Hồi mà [không học sự hiền 
đức,] chỉ học riêng sự đoản mạng,1 học theo Tăng Tích 
mà [không học phong thái sái nhiên thoát tục,] chỉ học 
mỗi việc thích ăn táo đen.2 Than ôi, bắt chước họ Quách 

1 Nhan Hồi là một học trò xuất sắc của đức Không tử nhưng rất yểu 
mạng. Ông mất ở tuổi 31.

2 Sách Mạnh tử, thiên Tận tâm hạ, tiết thứ 36 có câu: “曾晳嗜羊棗，而
曾子不忍食羊棗。- Tăng Tích thị dương táo, nhi Tăng tử bất nhẫn thực 
dương táo. ” (Tăng Tích thích ăn táo đen, nên Tăng tử không nỡ ăn táo 
đen.) Tăng Tích (hay Tăng Điểm) là cha của Tăng tử, cũng là một học 
trò giỏi của đức Khổng tử. Sau khi Tăng Tích mất, Tăng tử vì nhớ đến 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

201

bẻ góc khăn đội đầu,1 ngưỡng mộ họ Lận mà đổi tên,2 
cũng không đủ để trở thành họ Quách, họ Lận. Phải biết 
đem chỗ “không thể” của mình mà học theo cái “có thể” 
của Liễu Hạ Huệ,3 như vậy mới đáng làm bậc nam tử 
nước Lỗ, ông còn chưa biết chuyện ấy sao?4

Hỏi: Người quân tử xem mạng người là cao quý, 
mạng súc vật là hèn kém, do đó giữ lấy sự cao quý mà 
giết mạng hèn kém cũng là lẽ đương nhiên. Nay xem 

cha nên không nỡ ăn món táo đen.
1 Thời Đông Hán, Quách Lâm Tôn (郭林宗) là một bậc danh nho được 

nhiều người mến mộ. Một hôm ông đi đường gặp trời mưa, tiện tay bẻ 
một góc khăn đội đầu kéo thấp xuống để che mưa. Từ đó có rất nhiều 
người bắt chước theo, cố ý bẻ một góc khăn đội đầu xuống cho giống 
ông và gọi là “khăn Lâm Tôn”.

2 Tư Mã Tương Như (司馬相如) là người đời Hán, vốn không phải mang 
tên Tương Như, nhưng thuở thiếu thời vì ngưỡng mộ Lận Tương Như (
藺相如) thời Chiến quốc nên đổi tên mình thành Tương Như.

3 Liễu Hạ Huệ người nước Lỗ thời Xuân thu, được khen là một bậc chánh 
nhân quân tử. Một lần ông phải nghỉ qua đêm dưới cổng thành, tình 
cờ cũng có một người phụ nữ đến đó trú chân, bỗng bị cảm lạnh rét 
run toàn thân. Liễu Hạ Huệ thấy vậy liền cởi áo ngoài khoác cho cô ta 
rồi ôm vào lòng để cô được bớt lạnh. Ông làm như thế chỉ cốt để cứu 
người mà không hề khởi chút tà tâm nào.

4 Phần này lấy ý từ câu chuyện một người thanh niên nước Lỗ (Lỗ nam 
tử). Ở nước Lỗ có hai nhà gần nhau, một thanh niên sống độc thân, 
một phụ nữ cũng sống độc thân. Đêm nọ, trời mưa to gió lớn, nhà 
người phụ nữ bị nghiêng đổ, cô ta chạy sang nhà anh thanh niên xin 
trú ngụ. Người thanh niên đóng chặt cửa không cho vào. Người phụ nữ 
thấy anh ta cố tránh chuyện nam nữ gần gũi đêm khuya, liền đến chỗ 
cửa sổ nói vào: “Sao anh không làm giống như Liễu Hạ Huệ?” Người 
thanh niên đáp: “Cô và tôi đều còn trẻ tuổi, cho nên Liễu Hạ Huệ có 
thể, còn tôi thì không thể. Tôi vẫn đang đem cái không thể của mình 
mà học làm theo cái có thể của Liễu Hạ Huệ.” Người đời sau đều gọi 
người này là Lỗ nam tử và xem như điển hình của việc biết chống lại 
sự cám dỗ của nữ sắc.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

202

mạng người với vật bình đẳng như nhau chẳng phải 
là hết sức viển vông vô nghĩa hay sao?

Đáp: Nếu luận theo đạo lớn của thánh hiền thì 
trời đất, muôn vật với chúng ta đều cùng một thể. 
Cũng ví như tay với chân của người, tuy có phân biệt 
hơn kém, nhưng không thể lấy tay chặt chân. Nếu 
chỉ so sánh theo sự cao thấp nhìn thấy trước mắt, thì 
đến những kẻ tôi tớ trong bếp cũng biết mắng chửi 
loài súc sinh, đâu phải đợi đến người quân tử đưa ra 
thuyết [phân biệt] cao quý với hèn kém như vậy.

Hỏi: Nói rằng trời đất, muôn vật với chúng ta đều 
cùng một thể, điều đó có thể khảo chứng ở sách nào?

Đáp: Ông chưa đọc qua [sách Trung dung của] 
Tử Tư hay sao? Tử Tư nói rằng: “Hiểu thấu tính mình 
ắt hiểu thấu được tính người, hiểu thấu tính người ắt 
hiểu thấu được tính của vật”.1 Phân tích cho kỹ một 
chữ “ắt” thì [thấy sự tương quan tất nhiên giữa mình 
với người, giữa mình với muôn vật, từ đó cái đạo lý 
“trời đất, muôn vật với chúng ta đều cùng một thể”] 
có thể tự nhiên hiểu được rõ ràng. Nếu không như vậy 
thì làm sao nói rằng đạt đến chỗ “trung” có thể khiến 
cho trời đất đều được an ổn ở đúng vị trí, đạt đến chỗ 
“hòa” có thể khiến cho muôn vật đều được sinh trưởng 
nuôi nấng?2 

1 Nguyên văn đoạn này trong sách Trung dung, chương 22: “能盡其
性，則能盡人之性；能盡人之性，則能盡物之性 – năng tận kỳ tánh, 
tắc năng tận nhân chi tánh; năng tận nhân chi tánh, tắc năng tận vật 
chi tánh”.

2 Phần này cũng lấy ý từ sách Trung dung, chương 1, nguyên văn: “致



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

203

Những mối nghi về “yêu người thương vật”
Hỏi: [Mạnh tử nói:] “Người quân tử [trước phải] 

thân thiết hiếu kính với cha mẹ ruột thịt của mình, 
[sau mới nhân đó phát triển thành] nhân ái với muôn 
người; [do nhân ái với muôn người mới phát triển 
thành] thương yêu bảo vệ muôn vật, tấm lòng mở 
ra có thứ tự như vậy.” [Nay dạy người] không giết 
hại, cứu vật phóng sinh, phải chăng đã đi ngược lại 
từ ngọn đến gốc, [quan tâm đến loài vật trước con 
người]?

Đáp: Lời của Mạnh tử nhằm chỉ ra mức độ thân sơ, 
[từ chỗ thân thiết nhất đến chỗ kém thân thiết hơn,] 
không hề nêu ra thứ tự trước sau. Nếu hiểu rằng phải 
lo xong điều trước rồi mới đến điều sau, ắt những 
kẻ cha mẹ mất sớm mà có thể cứu giúp muôn người, 
hoặc những kẻ chưa đỗ đạt làm quan [giúp người] mà 
làm việc cứu vật phóng sinh, đều phải xem là đắc tội 
với nước nhà, với gia đình hay sao? Mạnh tử sao có 
thể đưa ra luận thuyết cố chấp như vậy? 

Huống chi những việc hiếu kính với cha mẹ, 
nhân ái với muôn người, thương yêu muôn vật, theo 
lý phải hỗ tương, cùng thành tựu cho nhau, không 
nên phân biệt ra thành ba việc riêng rẽ. Hữu tử1 cho 
rằng hiếu đễ là gốc của đức nhân,2 đó chính là xem 

中和，天地位焉，萬物育焉。- Trí trung hòa, thiên địa vị yên, vạn vật 
dục yên”. (Đạt đến chỗ trung hòa thì trời đất được an ổn đúng vị trí, 
vạn vật được sinh trưởng nuôi dưỡng.)

1 Hữu tử tức là Hữu Nhược, một trong các học trò giỏi của đức Khổng tử.
2 Câu này trích từ sách Luận ngữ, chương Học nhi, tiết thứ 2, nguyên 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

204

việc hiếu kính cha mẹ và nhân ái với muôn người vốn 
không khác nhau. Mạnh tử khen [Tề Tuyên Vương] 
dùng dê thay trâu là phương thức để làm điều nhân,1 
đó là xem đức nhân với lòng thương yêu muôn vật 
vốn không khác nhau. Khổng tử cho rằng chặt cây 
giết thú là bất hiếu, đó là xem lòng hiếu với cha mẹ 
và thương yêu muôn vật vốn không khác nhau. Cũng 
ví như đầu với chân tay, tuy có sự cao thấp khác biệt 
nhau, nhưng bên trong có mạch máu lưu thông, cùng 
hợp lại, nương tựa vào nhau mới thành sinh mạng, 
có thể nào lại sai lầm mà phân chia riêng biệt các bộ 
phận ấy được sao? 

Hỏi: Xin ông nói rõ hơn.

Đáp: Việc chính sự chú trọng vào lòng nhân ái 
với muôn dân, cho nên hết sức khuyên người thương 

văn lời của Hữu tử là: “孝弟也者，其為仁之本與? – Hiếu đễ dã giả, kỳ 
vi nhân chi bản dư?” (Hiếu đễ chẳng phải là căn bản của đức nhân 
đó sao?)

1	Chuyện này được trích từ sách Mạnh tử, chương Lương Huệ Vương 
thượng, tiết thứ 7. Tề Tuyên Vương ngồi trên ngai vàng, có người dắt 
con trâu đi qua dưới sân, vua hỏi: “Trâu để làm gì thế?” Người hầu 
thưa: “Sắp giết để lấy máu làm lễ bôi vào chuông.” Vua bảo: “Thả ra 
đi, ta không nỡ thấy nó run lập cập, có vẻ như vô tội mà bị đưa vào 
chỗ chết.” Người hầu thưa: “Vậy bỏ không làm lễ bôi chuông sao?” 
Vua đáp: “Sao lại bỏ? Lấy con dê thay vào.” Mạnh tử nhắc chuyện 
này, khen rằng vua Tề có lòng nhân ái, vì không nỡ nhìn thấy con 
trâu run sợ trước khi chết. Mạnh tử hỏi vua: “Nếu là thương vật vô tội 
bị đưa vào chỗ chết, sao lại giết dê thay trâu?” Vua Tề đáp: “Thật 
tình trẫm không biết, chỉ không nỡ thấy con trâu đang run rẩy.” Mạnh 
tử nói: “Không sao cả. Đó chính là phương thức để làm điều nhân, 
không nỡ nhìn thấy sự giết hại. Cái khác giữa trâu với dê chỉ là thấy 
và không thấy. Người quân tử tránh xa chỗ bếp núc là vì vậy.”



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

205

yêu quý tiếc vật mạng. Cách yêu người của ông chỉ 
đặt nặng việc cho ăn, nên xem đức nhân ái với muôn 
người là việc nhỏ nhặt. Còn tôi cho rằng yêu người 
phải nuôi dưỡng được cả tâm ý [tốt đẹp cho] họ, nên 
xem đức nhân ái với muôn người là quan trọng.

Hỏi: Nho gia răn việc giết hại, bất quá cũng chỉ 
nói việc không nỡ nhìn thấy con vật bị giết chết, hoặc 
nghe tiếng con vật kêu la thì không nỡ ăn thịt nó. 
Phật giáo răn việc giết hại [thì triệt để đến mức] một 
con côn trùng cũng không giết hại, vậy có khác gì với 
thuyết “kiêm ái”1 của Mặc tử?

Đáp: Vào thời Mặc tử, ông ấy chưa từng đưa ra 
thuyết giới sát, vì khảo cứu hết thảy các sách cổ đều 
không thấy việc ấy. Hơn nữa, cái sai lầm trong học 
thuyết của Mặc tử là ở chỗ xem nhẹ [đạo hiếu với] 
cha mẹ2 chứ không ở chỗ “bình đẳng thương yêu tất 
cả”. Nếu nói thuyết “kiêm ái” của Mặc tử là sai lầm, 
thì như Khổng tử dạy “rộng lòng thương yêu mọi 
người”3 hay Mạnh tử nói: “Người có đức nhân thì 
thương yêu không loại trừ một ai”,4 thử hỏi những ý 

1	Thuyết kiêm ái của Mặc tử chủ trương thương yêu bình đẳng tất cả mọi 
người trong thiên hạ, không phân biệt thân sơ. Thuyết này tuy nghe 
qua rất cao quý tốt đẹp, nhưng lại kêu gọi điều quá tuyệt đối mà không 
có giải pháp thích hợp nên thành ra bất khả thi.

2 Mặc tử từng nói rằng: “Thiên hạ chi vi phụ mẫu giả chúng, nhi nhân giả 
quả.” (Trong thiên hạ người làm cha mẹ thì rất đông, nhưng người có 
đức nhân thì rất ít.) Do đó, ông chủ trương trọng đức nhân chứ không 
xem “cha mẹ là trên hết” như Nho gia.

3 Khổng tử nói: “泛愛眾 – Phiếm ái chúng.” (Yêu thương rộng khắp mọi 
người.)

4 Mạnh tử nói: “仁者無不愛 - Nhân giả vô bất ái.” (Người có đức nhân thì 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

206

nghĩa đó có khác gì so với sự “thương yêu khắp cả” 
của Mặc tử? Đến như thuyết “mòn đầu rụng gót”,1 đó 
là vì quá xem trọng đức nhân mà không chú trọng học 
hỏi tri thức, [giàu lòng từ bi mà thiếu trí tuệ], có thể 
so với chuyện [không lượng sức mà] xuống giếng cứu 
người, đôi bên cùng chết, người như thế mất mạng vô 
ích. Nhưng người đời ngược lại đổ lỗi là do đức nhân 
[mà không thấy đó là do thiếu sự sáng suốt]. Mạnh tử 
thấu rõ được chỗ ý nghĩa ẩn khuất sâu xa của vấn đề, 
mới có lời chê trách. Những chuyện [sâu xa] như thế 
không thể nói với người thiếu trí tuệ.

Hỏi: Mạnh tử cho rằng lòng người thương yêu 
đứa con của anh mình với thương yêu đứa con của 
hàng xóm vốn đã sẵn có sự khác biệt nhau. Nhưng 
Phật giáo dạy thuyết [tất cả chúng sinh đều] bình 
đẳng, nên tôi cho rằng gần giống với [thuyết kiêm ái] 
của Mặc tử, chẳng phải vậy sao?

Đáp: Mạnh tử nói như thế là dựa theo tình cảm 
của con người, không phải dựa theo đạo lý. Ông 
không nghe lời đức Khổng tử dạy sao? Ngài nói rằng: 
“Nếu thực hành theo đạo lớn thì thiên hạ là chung, 
nên người ta không chỉ hiếu kính riêng với cha mẹ của 
mình, không chỉ thương yêu riêng con cái của mình. 

thương yêu không loại trừ một ai.)
1 Sách Mạnh tử, chương Tận tâm thượng, tiết thứ 26, Mạnh tử có nhắc 

đến Mặc tử, nói rằng: “墨子兼愛，摩頂放踵利天下，為之。- Mặc tử 
kiêm ái, ma đỉnh phóng chủng lợi thiên hạ, vi chi.” (Mặc tử chủ trương 
thương yêu khắp cả, dù phải mòn đỉnh đầu, rơi gót chân mà có lợi cho 
thiên hạ cũng làm ngay.) Ý nói không từ nan bất kỳ việc khó nhọc nào, 
miễn là có thể làm lợi cho thiên hạ.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

207

Nay đạo lớn bị khuất lấp, nên thiên hạ là riêng mỗi 
nhà, mỗi người chỉ hiếu kính với cha mẹ của riêng 
mình, chỉ thương yêu con cái của riêng mình.” 

Khổng tử cũng từng nói rằng: “Khi đạo lớn được 
thi hành, ví như ta còn chưa theo kịp nhưng tâm chí 
đã sớm hướng theo rồi.” 

Theo đó mà nói thì chỗ công kích trong lời nói hẹp 
hòi của Mạnh tử lại chính là chỗ mà Khổng tử thường 
tán thán ngưỡng mộ nhưng vẫn chưa có khả năng đạt 
đến. Cứ theo lời của Khổng tử mà suy rộng ra, ắt sẽ thấy 
[tấm lòng con người theo đạo lớn thì phải] như trời cao 
vô tư che chở, như đất rộng vô tư nuôi dưỡng muôn loài, 
như mặt trời, mặt trăng vô tư mà soi chiếu khắp nơi. 

Còn theo lời Mạnh tử mà suy rộng thêm, ắt người ta 
thương yêu con của anh mình lại cũng không giống như 
yêu con của chính mình. Cho nên, ý niệm của Khổng 
tử có thể mở rộng vô cùng, mà ý niệm của Mạnh tử thì 
không thể mở rộng. 

Huống chi, giáo huấn tốt đẹp của thánh hiền sở 
dĩ bị hủy hoại đều là do nạn tranh danh đoạt lợi, chú 
trọng quá nhiều vào lợi ích riêng tư, chứ không phải 
do sự chú tâm vào việc chung. Cho nên, lời của Khổng 
tử mới thực sự là phương thuốc hay cứu người giúp 
đời của Nho gia, mà lời của Mạnh tử [như ông dẫn 
đó] khác nào như thêm nước vào nước, chẳng ích lợi 
gì. Luận về đạo lý, tất nhiên phải xem lời của Khổng 
tử là chính đáng hơn.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

208

Hỏi: Nói như vậy thì hóa ra Di tử1 ắt là cao minh 
hơn Mạnh tử chăng?

Đáp: Chim én, chim sẻ làm sao có thể so với chim 
hồng, chim hộc? Thương yêu con người hàng xóm 
giống như con của anh mình thì đúng là Mạnh tử 
không tán thành, nhưng cho rằng Di tử là đúng thì e 
rằng không khỏi sai lệch.2

Giải thích mối nghi về nhân quả sai biệt3

Hỏi: Người quý tiếc vật mạng, làm việc phóng 
sinh ắt được trường thọ, kẻ xem thường mạng sống, 
ưa giết hại ắt phải chết yểu, theo lý chắc chắn là như 
vậy. Nhưng sao vẫn thấy có những người quý tiếc vật 
mạng mà chết yểu, lại có người ưa giết hại mà sống 
lâu?

Đáp: Quả báo có ba loại. Đối với việc làm trong 
đời này, thứ nhất là có thể ngay trong đời này chịu 
quả báo (hiện báo), thứ hai là có thể qua đời tiếp theo 
chịu quả báo (sinh báo), thứ ba là có thể trải qua nhiều 
đời sau nữa mới chịu quả báo (hậu báo).

1 Di tử: tức Di Chi, một học trò của Mặc tử, tiếp tục phát huy thuyết 
kiêm ái của thầy. Ông từng có lần tranh biện với Mạnh tử qua trung 
gian chuyển lời của Từ Tịch (học trò Mạnh tử), trong đó ông có ý cho 
quan điểm của Mạnh tử “Yêu con của anh mình hơn con người hàng 
xóm” là hẹp hòi, vì ông tin thuyết “thương yêu khắp cả như nhau” của 
thầy mình là Mặc tử.

2 Theo câu này thì tiên sinh An Sĩ có ý nhắc nhở rằng thuyết kiêm ái của 
Mặc tử (qua Di tử) chưa hẳn đã hoàn toàn đúng.

3 Phần này có 7 mục hỏi đáp. (Chú giải của soạn giả) 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

209

Người quý tiếc vật mạng mà chết yểu, đó là do 
oan nghiệt đã tạo từ đời trước, nếu không biết quý 
tiếc vật mạng ắt còn chết sớm hơn nữa.

Người ưa thích giết hại mà được sống lâu, đó là 
nhờ phước báo đời trước, nếu không giết hại ắt còn 
được sống lâu hơn nữa.

Hỏi: Tôi thấy có người nọ, người kia... đã từng 
làm việc phóng sinh, giữ giới không giết hại, còn tụng 
kinh, trì chú nữa, nhưng đến nay không thấy chút 
báo ứng gì, vì sao vậy?

Đáp: Quả báo có nhanh, có chậm, còn phải xem 
duyên đã chín mùi hay chưa. Nếu duyên chưa đến 
mà mong được báo ứng ngay, khác nào như chỉ vừa 
gieo giống xuống lại mong được thu hoạch lúa thóc 
ngay. Huống chi đời người rất dễ dàng gặp phải 
những mối nguy như: oan ức cửa quan, hỏa hoạn, 
trộm cướp, bệnh tật... Nếu ngày nay không mắc vào 
những tai nạn ấy thì đã là phước báo rồi, sao có thể 
biết được lại không có những sự âm thầm giúp đỡ bảo 
vệ [nhờ nơi sự tu tập ấy] hay sao? 

Hỏi: Quả báo ngay trước mắt trong đời này thì 
người ta mới biết sợ. Quả báo chậm lại đến đời sau 
thì mơ hồ khó biết, vì sao trời không bắt người ta phải 
nhanh chóng chịu quả báo ngay trong đời này?

Đáp: Quả báo nhanh hay chậm là do nghiệp báo 
của chính người đó chiêu cảm. Người hiền thiện mà 
nghiệp ác trước đây đã đến thì quả thiện không thể 
đến trước. Người xấu ác mà phước báo đời trước đã 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

210

đến thì quả ác cũng không thể đến trước. Cũng giống 
như người làm vườn đã trồng đào trước, trồng mận 
sau, dù có khéo chăm sóc thế nào cũng không thể làm 
cho mận ra quả trước đào. Nếu cứ nhất định đợi thấy 
được quả báo ngay trước mắt rồi mới tin nhân quả thì 
thật là quá sức mê muội.

Hỏi: Tôi thấy có người kia, lúc chưa làm việc tu 
tích phước đức thì cầu gì được nấy, từ sau khi biết 
tu thiện tích phước thì làm gì cũng gặp khó khăn trở 
ngại, lẽ nào nghiệp báo như thế chỉ là chuyện ngẫu 
nhiên mà đến?

Đáp: Không thể cho là ngẫu nhiên được. Việc như 
thế ắt là do đời trước đã tạo nghiệp ác, theo lẽ phải 
chịu quả báo nặng nề, chính nhờ việc tu thiện tích 
phước nên đã chuyển nặng thành nhẹ, [chỉ gặp phải 
những trở ngại khó khăn trong công việc mà thôi]. 
Cũng giống như người phạm tội tử hình, đến mùa 
đông sẽ mang ra hành hình, nhưng chưa đến lúc ấy 
thì được người có uy thế quyền lực xin tha cho, nhờ 
vậy chỉ bị phạt đánh bằng trượng rồi thả ra.

Hỏi: Bố thí được giàu có, keo kiệt phải nghèo 
cùng, điều đó tất nhiên không cần phải bàn. Nhưng 
nay lại thấy người ưa thích bố thí đa số thường nghèo 
khốn, còn những nhà giàu có thì đa phần keo lận 
tham lam. Vì sao lại như thế?

Đáp: Người sống trong hoàn cảnh trái nghịch ắt 
phải nảy sinh sự suy nghiệm, nhờ suy nghiệm ắt khởi 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

211

tâm hiền thiện. Người sống trong hoàn cảnh thuận lợi 
ắt được vui vẻ, ham vui thì không khởi được tâm hiền 
thiện, không có tâm thiện ắt tâm ác khởi sinh. Những 
điều như thế đều là lẽ tự nhiên. Huống chi trong chốn 
luân hồi [nhân quả] hỗ tương qua lại, cao thấp thay 
đổi. Người nghèo khó nếu tham lam keo kiệt thì đời 
sau lại càng nghèo hơn, người giàu có nếu chịu làm 
việc bố thí thì đời sau càng giàu hơn nữa, sự khác biệt 
giàu nghèo lại càng rất lớn.

Kinh Nghiệp báo sai biệt1 dạy rằng: “Nếu có chúng 
sinh do được nghe lời người khác khuyên bảo mà bố 
thí, nhưng sau đó lại hối tiếc, sẽ chịu quả báo trước giàu 
sau nghèo. Nếu có chúng sinh do được nghe người 
khác khuyên bảo mà bố thí được chút ít, bố thí rồi thì 
sinh tâm hoan hỷ vui mừng, sẽ được quả báo trước 
nghèo sau giàu. Nếu có chúng sinh trước đây từng bố 
thí nhưng không gặp được bậc phước điền,2 sau đó 
lưu lạc trong sinh tử luân hồi, sinh ra làm người, vì 
bố thí không gặp bậc phước điền nên quả báo rất nhỏ 
nhặt, vừa có được đã hết ngay. Tuy nhiên, do đã tập 
quen với việc bố thí nên tuy sinh vào hoàn cảnh nghèo 

1 Tên kinh đầy đủ là Phật vị Thủ Ca Trưởng giả thuyết Nghiệp báo 
sai biệt kinh - 佛為首迦長者說業報差別經, do ngài Cù Đàm 
Pháp Trí dịch vào đời Tùy, được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng 
kinh, Tập 1, kinh số 80. Các trích dẫn ở đây là lược ý, không phải 
nguyên văn kinh. 

2	Cúng dường bố thí cho người có đạo hạnh, phước đức càng lớn thì 
được quả báo càng lớn lao hơn so với bố thí cho những người phàm 
tục. Vì thế các bậc tỳ-kheo đạo hạnh cho đến những vị chứng thánh 
quả được xem là phước điền, nghĩa là mảnh ruộng để chúng sinh gieo 
trồng phước đức. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

212

khó vẫn ưa thích làm việc bố thí. Lại có những chúng 
sinh chưa từng bố thí, nhân gặp được bậc thiện tri thức 
khuyên bảo nên tạm thời nghe theo mà bố thí một lần, 
lại gặp được bậc phước điền, do đó được quả báo sinh 
ra trong hoàn cảnh đầy đủ sung túc. Tuy nhiên, vì 
không thường làm việc bố thí, nên người như vậy sẽ 
giàu có mà tâm thường keo kiệt.”

Hỏi: Những kẻ giết hại vật mạng, khiến cho loài 
vật mẹ con chia lìa, lẽ ra phải chịu quả báo không con 
nối dõi. Nhưng những người đánh cá tạo nghiệp ác 
hết sức nặng nề, vì sao thường thấy con cháu rất đông 
đúc?

Đáp: Người đời sinh con cái, có khi là do phúc 
đức mà được, cũng có khi do oan nghiệt mà thành. 
Người đánh cá vì mưu sinh mà giết hại rất nhiều, nên 
do nghiệp lực chiêu cảm mà có nhiều quyến thuộc 
xấu ác, chẳng qua để phân chia miếng cơm manh áo, 
khiến cho họ phải khổ nhọc sớm tối vẫn không đủ 
nuôi dưỡng, cho nên con cái càng nhiều, khổ lụy càng 
nặng. Ông không thấy như các loài dê, chó, gà, lợn 
đều sinh sản rất nhiều, trong khi chư thiên chẳng bao 
giờ sinh sản đó sao? Ông nên suy nghĩ cho kỹ về điều 
đó.

Hỏi: Người ta sống ở đời nên theo học đạo lớn của 
thánh hiền, trên báo đền ơn nước, dưới lợi lạc muôn 
dân, như thế mới có thể gọi là đáng quý. Còn như 
thuyết nhân quả đó thì đâu có liên quan gì đến việc 
đời hay lòng người?



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

213

Đáp: Lý nhân quả cũng chính là đạo của thánh 
hiền đó thôi. Kinh Thư nói rằng: “Người làm việc 
thiện, ban xuống điều lành; người làm việc ác, ban 
xuống tai ương.” Làm việc thiện hay làm việc ác, đó 
là nhân; ban xuống điều lành hay ban xuống tai ương, 
đó là quả.

Kinh Dịch thì gọi là lành, dữ (cát hung), tiêu mất 
hay tăng trưởng (tiêu trưởng); thiên Hồng phạm [trong 
Kinh Thư] thì gọi là năm phước lành (ngũ phúc), sáu 
khổ nạn (lục cực), thiên Vô dật [trong Kinh Thư] thì 
gọi là sống lâu (thọ) hay chết sớm (yểu), trong Phật 
giáo gọi là nhân quả, thật ra cũng chỉ là cùng một 
nguyên lý mà thôi.

Chúng sinh thời suy mạt thường buông thả làm 
theo các nghiệp xấu ác, không sợ luật pháp, không 
quan tâm đến liêm sỉ, nhưng cũng có lúc đêm khuya 
thanh vắng chợt suy nghĩ lại, trong lòng thấp thỏm lo 
sợ [về lẽ nhân quả] mà không dám làm chuyện xấu ác 
nữa, chỉ vì sợ rằng sau khi chết sẽ phải chịu quả báo. 

Ôi, từ khi có Phật pháp đến nay, thật không thể 
biết đã có biết bao nhiêu kẻ loạn thần tặc tử [vì nghĩ 
đến nhân quả mà] run sợ trong lòng, biết bao nhiêu 
người gian ác hiểm độc [cũng vì nghĩ đến nhân quả 
mà] khiếp đảm. Như vậy, thuyết nhân quả không thể 
cho là không có công đóng góp cùng Nho giáo, giúp 
ích thêm cho giềng mối pháp luật. 

Nếu cho rằng việc thiện việc ác đều không có 
quả báo, sau khi chết không có chuyện phải thọ 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

214

nhận hình phạt, ắt người đời chẳng có việc gì phải 
né tránh kiêng sợ. Quan điểm như thế ắt cho rằng 
có nỗ lực làm thánh làm hiền cũng chỉ uổng công 
tự khổ nhọc, mà kẻ chống lại người trên, làm loạn 
quy củ hóa ra lại là được việc. Như vậy làm sao 
người trong thiên hạ lại không về hùa theo những 
kẻ phản loạn? Tuy nhiên, người đời nay bàn luận 
đến đạo lý thánh hiền liền cho rằng không đề cập 
đến nhân quả mới là cao siêu, ý muốn khác biệt 
hoàn toàn với Đạo giáo và Phật giáo. Những kẻ như 
thế chỉ là tham muốn hư danh, kỳ thật đối với đạo 
lớn của thánh hiền thì dù nằm mơ cũng chưa thấy 
được chút gì.

Đời Tấn, vào niên hiệu Vĩnh Gia năm thứ tư,1 cao 
tăng Ấn Độ là ngài Phật Đồ Trừng đến Lạc Dương, thấy 
Thạch Lặc2 là người hiếu sát nên tìm đến muốn giáo hóa. 
Thạch Lặc hỏi: “Đạo Phật có những gì linh nghiệm?” 
Ngài biết Thạch Lặc chưa hiểu gì về giáo lý đạo Phật nên 
trước hết liền hiển lộ thần thông để nhiếp phục. Ngài 
cầm trên tay một bát nước, đốt hương niệm chú giây 
lát liền bỗng nhiên hóa sinh trong bát một đóa hoa sen 
xanh. Thạch Lặc nhân đó tin phục. Từ đó, mỗi khi có 
người bị tội chết, ngài liền đem việc nhân quả báo ứng 

1 Tức là năm 310, đời Tấn Hoài Đế.
2 Thạch Lặc (274-333): vị vua sáng lập nhà Hậu Triệu. Ông gốc người 

Yết, một dân tộc ít người. Tuy xuất thân là nô lệ hèn kém, thất học, 
nhưng ông có tài vũ dũng, gặp thời loạn lạc nên nhờ chinh chiến mà 
giành được quyền lực. Ông lập nên nhà Hậu Triệu và cầm quyền cai 
trị trong 15 năm, xây dựng đất nước hùng mạnh. Ông bị bệnh mất 
năm 333, thọ 60 tuổi.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

215

mà giảng bày cho Thạch Lặc, nhờ đó có rất nhiều người 
được cứu thoát.1

Lại như vào thời Nam Bắc triều, Chu Ngung thấy 
Minh Đế2 của nhà Lưu Tống thường giết hại nhiều 
người tàn nhẫn nhưng không dám trực tiếp khuyên 
can, liền tụng đọc các đoạn kinh nói về tội phúc, nhân 
duyên cho ông ta nghe. Minh Đế nghe qua rồi có sự 
thay đổi hối cải.3

Ôi, không dùng phần thưởng mà khuyến khích 
được người, không nổi giận mà vẫn đầy uy vũ, giúp 
người dân tự nhiên mỗi ngày hướng về điều thiện mà 
không cần biết do ai dẫn dắt. Đó là những điều tôi 
thấy được khi nhìn vào Giáo pháp của đức Như Lai. 

Những mối nghi về sự hiện hữu của ba đường 
ác4

Hỏi: Con người là giống tối linh trong muôn vật, 
thế nhưng chuyện đền ơn trả oán vẫn thường điên 
đảo mơ hồ, huống chi loài súc sinh hết sức ngu si, sao 
có thể biết báo oán trả ơn [một cách chính xác] được?

Đáp: Trong sự đền ơn báo oán, có những chuyện 
có thể suy xét mà biết, cũng có những chuyện không 
thể suy xét mà biết được. 

1 Chuyện này trích từ sách Tấn thư.
2 Tức Lưu Úc (439-472), lên ngôi từ năm 465.
3 Chuyện này trích từ sách Nam sử.
4 Phần này có 4 mục hỏi đáp. (Chú giải của soạn giả) 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

216

Những ân oán mà mình biết để báo đáp, đó là 
trường hợp có thể suy xét mà biết được. Lại có những 
trường hợp người làm ơn mà mình không hề biết, 
nhưng do duyên lành đời trước như thế nên ngày nay 
vừa gặp nhau đã thấy hoan hỷ vui mừng; hoặc người 
có oán cừu mà mình không hề biết, nhưng do duyên 
xấu ác trong quá khứ nên ngày nay vừa gặp nhau đã 
tự nhiên sinh lòng giận ghét. Đó là những trường hợp 
không thể suy xét mà biết được. 

Cho nên, nói chung thì nghiệp giết hại có quả 
báo nhanh chậm khác nhau, một khi nghiệp duyên 
đã đến thì bất luận là trời, người hay quỷ thần cũng 
đều không thể trốn tránh. Lấy ví dụ, nếu như người 
gây nghiệp giết hại rồi tương lai sinh làm người, kẻ 
bị giết hại lại sinh vào loài súc sinh, ắt sẽ có những 
việc như rắn mổ, chó cắn, cọp vồ... Nếu người giết hại 
sinh làm người, kẻ bị giết hại lại sinh làm quỷ thần, 
ắt sẽ có những việc như dịch lệ, bắt hồn, chết bất đắc 
kỳ tử, chết yểu... Nếu người giết hại sinh làm người, 
kẻ bị giết hại sinh lên cõi trời, ắt sẽ có những việc như 
tai ương, tật bệnh, bạo tử... Nếu người giết hại sinh 
làm dân thường, kẻ bị giết hại lại sinh làm quan lại, 
ắt sẽ có những việc như lao ngục, gông cùm, khép tội 
chết oan uổng... Nếu người giết hại sinh làm quân 
lính, kẻ bị giết hại sinh làm quan binh, võ tướng, ắt sẽ 
có những chuyện như đao thương giao đấu, đạn lạc 
tên bay, bỏ mạng sa trường... Nếu người giết hại sinh 
lên cõi trời, kẻ bị giết hại sinh vào loài a-tu-la, hoặc 
ngược lại, ắt sẽ có những chuyện như núi lay biển 
động, chiến đấu không ngừng...



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

217

Người đời mỗi khi gặp phải tai ương hoạn nạn thì 
lập tức oán trời trách người, không biết rằng mỗi việc 
như thế đều có nguyên do, chẳng phải tự nhiên mà 
đến.

Hỏi: Thuyết địa ngục chẳng qua cũng chỉ để 
khuyên người tránh ác làm thiện mà thôi, lẽ nào lại 
là có thật?

Đáp: Cõi dương gian cũng có lao ngục, vì sao riêng 
ở cõi âm lại không có? Đức Phật tuy khuyên người làm 
thiện nhưng lẽ nào [vì thế mà] nói dối, lừa gạt người 
sao? Ông Vương Long Thư1 có nói rằng: “Người đời nói 
dối có hai nguyên do, một là để tranh lấy điều lợi, hai là 
để tránh né điều hại. Đức Phật xem địa vị của vua trời 
Đế Thích như chiếc giày rách, xem vàng ngọc châu báu 
như gạch ngói đá sỏi, thế thì có điều lợi nào để tranh 
lấy? Phật xem đao kiếm cắt xẻo thân thể chỉ như vẽ vào 
hư không, lửa dữ thiêu đốt thân hình chỉ như thiêu đốt 
hình ảnh, thế thì có điều hại nào phải tránh né? Cho nên, 
không chỉ là Phật không nói dối, mà là chẳng cần phải 
nói dối để làm gì cả.”

Thuở xưa, trong vô số kiếp về trước, đức Thế Tôn 
từng ở nơi thế giới này làm vị Thiên vương cõi trời 
Đao-lợi, tên là Thiện Nhật Quang Minh,2 còn thế giới 

1 Tức Cư sĩ Vương Nhật Hưu, hiệu Long Thư, sống vào đời Nam Tống.
2 Trích từ Kinh Bi Hoa, quyển 10, được xếp vào Đại Chánh, thuộc Tập 

3, kinh số 157. Câu chuyện này bắt đầu từ dòng thứ 17, trang 229, 
tờ a. Tên vị Thiên vương này là Thiện Nhật Quang Minh, nhưng An Sĩ 
toàn thư chép là Thiện Nhật Quang. Chúng tôi căn cứ vào kinh văn 
để điều chỉnh.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

218

này lúc ấy tên là San Hô Trì. Khi ấy, đức Thiên Vương 
nhìn xuống cõi Diêm-phù-đề1 thấy người người đều 
ưa thích việc giết hại, liền hiện xuống hóa hình làm 
quỷ dạ-xoa, đến chỗ con người đòi hỏi thức ăn. Mọi 
người đều kinh hãi, liền hỏi muốn ăn gì, quỷ dạ-xoa 
đáp: “Ta chỉ ăn thịt những kẻ giết hại thôi.” Rồi ngài 
đến những nơi lò mổ sát sinh, biến hóa ra các hình 
nhân trông như thật, xé xác mà ăn. Mọi người thấy 
thế đều kinh sợ, tất cả đều xin giữ giới không giết hại 
nữa. 

Qua câu chuyện ấy, đức Phật có dạy rằng: “Ta tuy 
hóa độ được vô số chúng sinh bằng cách ấy, nhưng 
do quả báo của việc nói dối và đe dọa chúng sinh nên 
khi ta ngồi dưới cội Bồ-đề sắp thành quả Phật thì bị 
thiên ma Ba-tuần cùng với chúng ma kéo đến khủng 
bố, muốn cho ta rối loạn mà không thể chứng đạo 
Bồ-đề.”2 

Theo chuyện này mà xét thì biết đức Phật không 
hề nói dối về chuyện có cảnh giới địa ngục.

Hỏi: Thuyết nói về địa ngục hẳn là [hàm ý chỉ 
đến những nỗi khổ] ngay trong cõi dương gian này 
đó thôi. Như kẻ đói thiếu khốn cùng phải đi xin ăn, 
1 Theo kinh văn thì tiền thân đức Thế Tôn khi ấy từ cung trời nhìn thấy 

người ở cõi Diêm-phù-đề ưa thích giết hại nên mới hiện xuống giáo 
hóa. An Sĩ toàn thư chỉ chép là “khắp cõi thế gian đều ưa thích giết 
hại” (cử thế hiếu sát). Chúng tôi căn cứ vào kinh văn để điều chỉnh.

2 Trích từ kinh Đại Bi Liên Hoa. (Chú giải của soạn giả) Tức kinh Bi 
Hoa như vừa dẫn trên. An Sĩ toàn thư chỉ lược kể chứ không trích dẫn 
nguyên văn kinh. Tuy nhiên, có một vài chi tiết sai lệch nên chúng tôi 
đã căn cứ theo kinh văn để điều chỉnh.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

219

cơm không đủ no, áo không đủ mặc, ấy chính là cảnh 
giới ngạ quỷ. Như kẻ bị giam nơi tù ngục, gông cùm 
xiềng xích quanh thân, đó chính là địa ngục. Còn như 
núi đao rừng kiếm, chẳng phải chính là [cái khổ mà] 
những con vật bị mang ra giết mổ phải chịu đó sao? 
Vạc dầu sôi, lò lửa nóng, chẳng phải chính là [cái khổ 
mà] những con vật bị nấu nướng chiên xào phải chịu 
đó sao?

Đáp: Nói như thế nghe qua tưởng chừng như 
đúng, nhưng thật ra không phải vậy. Nếu nói ở cõi 
dương gian này có cảnh khổ như địa ngục thì cũng 
đúng, nhưng nếu nói cảnh giới địa ngục chỉ có ở cõi 
dương gian này thôi thì không đúng. 

Ví như những kẻ quá thấp hèn ngu si, người đời 
thường ví như súc sinh, nhưng lẽ nào vì thế mà cho 
rằng hạng người ấy chính là súc sinh, rồi phủ nhận 
rằng không có súc sinh thật vốn là những loài mang 
lông đội sừng? 

Thuở xưa Tư Mã Ôn Công có lần giảng giải kệ 
thiền, nói rằng “người quân tử thanh thản an nhiên, 
đó là thiên đường, kẻ tiểu nhân thường buồn lo đau 
khổ, ấy là địa ngục”. Đại sư Liên Trì hết sức quở trách 
cách hiểu này, cho rằng nói như vậy thì hàm ý sâu xa 
sẽ đi đến chỗ bác bỏ nhân quả. Nếu điều ông nói đó 
mà đúng, ắt những điều truyền lại trong Kinh điển 
đều là dối trá cả sao?

Hỏi: [Vậy cứ xem như] địa ngục ắt là có thật, nhưng 
chỉ thấy ghi trong các sách vở khác mà không có trong 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

220

sách vở của Nho gia, nên người học Nho hẳn là không 
nên đề cập đến?

Đáp: Nếu miệng tránh không muốn nói đến địa 
ngục, sao bằng trước hết giữ thân tránh không cho rơi 
vào địa ngục? Nếu hiểu được con đường tránh xa địa 
ngục thì khi gặp người khác có khuyên bảo, khuyến 
khích cũng là điều tốt. Bằng như không hiểu được, thì 
dù ngậm miệng không nhắc đến địa ngục, liệu có ích 
lợi gì chăng?

Những mối nghi về ăn chay, không ăn thịt1

Hỏi: Giết hại vật mạng đương nhiên là có tội 
nặng, còn như việc ăn thịt dường như không có 
tội, nhưng kinh Phật dạy rằng người ăn thịt ắt phải 
chịu quả báo xấu ác, thế thì luật pháp ở cõi âm ty có 
phải là quá mức khắc nghiệt chăng?

Đáp: Không chỉ là ở cõi âm ty, mà luật pháp ở cõi 
dương gian này cũng giống như thế mà thôi. Người 
giết hại vật mạng cũng ví như kẻ cướp, còn người ăn 
thịt cũng giống như kẻ tòng phạm chứa chấp tang 
vật, che giấu tội phạm, tội lỗi có khác nhau là mấy? 

Đức Thế Tôn từng nói với Bồ Tát Đại Tuệ rằng: 
“Có vô số lý do để chúng sinh không nên ăn thịt. Hết 
thảy chúng sinh [luân chuyển trong chốn luân hồi] 
nên thường thay đổi qua lại làm cha mẹ, quyến thuộc 
của nhau. Chúng sinh nếu nghĩ tưởng đến cha mẹ thân 
quyến của mình thì không nên ăn thịt. Máu thịt vốn là 

1 Phần này có 8 mục hỏi đáp. (Chú giải của soạn giả) 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

221

nhơ nhớp không sạch, vì thế không nên ăn thịt. Người 
ăn thịt luôn bị chư thiên cõi trời chán ghét xa lánh, 
[không được sự hộ trì giúp đỡ,] vì thế không nên ăn 
thịt. Ăn thịt làm cho hơi thở hôi hám, vì thế không nên 
ăn thịt. Người ăn thịt trong giấc ngủ thường bị nhiều 
ác mộng, vì thế không nên ăn thịt. Người ăn thịt khi 
đi vào chốn rừng núi, các loài hổ báo có thể ngửi mùi 
[tìm đến hại mạng], vì thế không nên ăn thịt. Nếu nói 
rằng ta cho phép [các đệ tử] ăn thịt, thật không thể có 
chuyện đó.”1 

Hỏi: Việc ăn mặc hưởng thụ đời này đều do kết 
quả việc làm từ đời trước, nên người tạo nhiều phước 
đức ắt sẽ được hưởng thụ nhiều. Xem thế thì biết 
những người ăn chay [không hưởng thụ được bao 
nhiêu,] ắt là phước đức rất mỏng manh ít ỏi?

Đáp: [Đối với các món rượu thịt mà nói], được thụ 
hưởng ấy là người có lộc, nhưng không hưởng thụ 
mới chính là phước lớn. Nên người ăn chay giữ giới 
không giết hại, phải thấy rằng phước đức của họ rất 
sâu dày. Nếu như cho rằng được ăn vào miệng gọi là 
có phước, thì như con gà ăn con rết, chim khách mổ 

1 Trích từ kinh Lăng-già. (Chú giải của soạn giả) Nội dung tương tự 
được tìm thấy trong kinh Đại thừa Nhập Lăng-già (大乘入楞伽經), 
quyển 6. (Đại Chánh tạng, Tập 16, kinh số 672, trang 623, tờ b, bắt 
đầu từ dòng thứ 3). Tuy nhiên, căn cứ theo câu chữ được trích dẫn thì 
An Sĩ toàn thư thật ra đã dẫn lại nội dung này từ Lăng-già A-bạt-đa-la 
Bảo Kinh Hội dịch (楞伽阿跋多羅寶經會譯), quyển 4. (Vạn tân toản 
Tục tạng kinh, Tập 1, kinh số 8, trang 347, tờ b, bắt đầu từ dòng thứ 
15.) Chúng tôi đã căn cứ theo kinh văn ở đây để điều chỉnh một vài 
chi tiết cho chuẩn xác hơn.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

222

nuốt giun đất, [lúc nào cũng sẵn có món ăn,] so ra con 
người thật kém phước hơn những con vật ấy hay sao?

Hỏi: Nay tin những lời ông nói, ắt phải khuyên 
người ăn chay thôi. Nhưng xin hỏi Khổng tử xưa kia 
có ăn chay hay không?

Đáp: Khổng tử thật có ăn chay. Kinh Thư nói: “Khi 
ăn chay nhất định phải dùng thức ăn thanh khiết khác với 
bình thường.”1 Khổng tử rất thận trọng trong việc giữ 
gìn trai giới. Sách Lễ Ký có nói: “Trai giới thành tựu từ 
trong nội tâm, biểu hiện ra thành hình thức bên ngoài.” 
Như vậy, sách vở Nho gia nói về điều này rất rõ ràng, 
có thể tự khảo chứng. [Khổng tử còn nói rằng] người 
giữ gìn trai giới thanh tịnh thì sau đó mới có thể giao 
cảm với thần minh, còn người ăn thịt thì tâm trí mê 
muội hôn ám, có thể thấy rõ. 

Người đời nay hết thảy mọi việc làm đều hoàn toàn 
không được như Khổng tử, nhưng khi không muốn ăn 
chay thì viện dẫn rằng Khổng tử không ăn chay, lẽ nào lại 
muốn dùng việc ăn thịt để bước vào cửa thánh được sao? 

Hỏi: Bậc Nho gia ứng xử ở đời tất yếu phải đặt chí 
hướng của mình nơi lý tưởng cao xa rộng lớn, nếu chỉ 
cố chấp vào việc không uống rượu ăn thịt, thì có khác 
biệt gì so với hạng phàm ngu nam nữ ở đời?

1 Thật ra câu này xuất hiện trong sách Luận ngữ, chương Hương đảng, 
tiết thứ 7, nguyên văn là: ”齊必變食，居必遷坐。 - Trai tất biến thực, 
cư tất thiên tọa.” (Giữ trai nhất định thay đổi thức ăn, chỗ ở cũng đổi 
sang nơi khác.) Ở đây ngụ ý là ăn những thức rau cải, chay lạt khác 
với bình thường, và sống tĩnh lặng trong một căn phòng riêng, không 
quan hệ như thường ngày với vợ con. 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

223

Đáp: Hạng nam nữ phàm ngu ở đời, trong mười 
người ắt khó tìm được một vài người biết ăn chay giữ 
giới, mà những kẻ ăn thịt thì dẫy đầy khắp chốn, làm 
sao có thể nói rằng chỉ những người ăn chay mới là 
phàm ngu, còn những kẻ ăn thịt không phải phàm ngu 
chăng? Xin thử hỏi từ xưa đến nay, trong số những kẻ 
đại gian đại ác, có thấy người nào ăn chay hay chăng? 
Quả thật không có. Vậy lại xin hỏi, trong số những kẻ 
cầm dao giết mổ, cho đến những phường vô lại đó đây 
nơi phố chợ, có thấy người nào ăn chay hay chăng? 
Quả thật cũng không. Như thế thì nhân phẩm của 
người ăn chay là như thế nào, tưởng cũng đã thấy được 
quá rõ rồi.

Hỏi: Ăn chay giữ giới là hiền thiện, nay tôi đã rõ, 
nhưng người ăn chay hình dung thường tiều tụy khô 
héo, như vậy biết làm sao?

Đáp: Thân chân thật mới là quan trọng, còn thân 
xác giả tạm này không cần xem nặng.

Hỏi: Năm món gia vị cay nồng cũng là từ đất sinh 
ra, vì sao cũng kiêng cử không ăn?

Đáp: Đó là vì mùi vị hôi hám, cay nồng, có thể 
làm chướng ngại việc tu đạo Bồ-đề. Người ăn các 
món ấy thì chư thiên cõi trời ghét bỏ lánh xa. Lại nữa, 
các món ấy nếu ăn chín thì kích thích tăng thêm sự 
dâm dục, nếu ăn sống thì làm tăng thêm sự sân hận 
nóng nảy. Người ăn các món ấy thì tà ma, ngạ quỷ 
ngửi mùi thường kéo đến, thè lưỡi liếm môi người ấy. 
Vì những lý do ấy mà không nên ăn.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

224

Hỏi: Có người nói rằng, tuy tôi không ăn chay, 
vẫn còn hơn những người ăn chay mà phá giới. Lại có 
người khác nói ngược lại rằng, tôi tuy ăn chay mà phá 
giới, vẫn còn hơn những người hoàn toàn không ăn 
chay. Xin phân biệt sự hơn kém thế nào trong những 
trường hợp ấy?

Đáp: Việc ấy cũng tương tự như trên con đường 
công danh quan tước. Người không ăn chay ví như 
kẻ chưa từng được nhận quan tước. Người ăn chay 
rồi phá giới, cũng giống như kẻ nhận được quan tước 
rồi sau đó bị truất phế. Nếu vừa ăn chay đã phá giới, 
cũng giống như kẻ vừa được bổ nhiệm chức quan đã 
bị cách chức đuổi về ngay, còn ăn chay lâu rồi mới 
phá giới, cũng giống như người nắm quyền hạn đã 
lâu, nay bị tước bỏ phải quay về vườn ruộng.

Hỏi: Chúng tôi cũng rất muốn ăn chay, chỉ có điều 
món ngon vị ngọt bày ra trước mắt thật khó kiềm chế, 
vậy biết phải làm sao?

Đáp: Nên dùng phép quán “năm điều bất tịnh” 
thì nhất định có thể tự chế được. Những gì là năm 
điều? 

Thứ nhất là quán xét chủng loại bất tịnh. Các món 
cá thịt đều là máu thịt của chúng sinh nên không hề 
sạch sẽ, thảy đều nhơ nhớp bất tịnh.

Thứ hai là quán xét những món mà súc vật ăn vào 
đều bất tịnh. Món ăn của các loài dê, lợn... không gì 
khác hơn là cám, bã rượu, đồ nhơ nhớp. Vậy thì máu 
thịt của chúng làm sao có thể không nhơ nhớp?



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

225

Thứ ba là quán xét chỗ ở của chúng thật bất tịnh. 
Những con vật ấy ở trong chuồng trại hôi hám, đại 
tiểu tiện cùng chung một chỗ, thật vô cùng nhơ nhớp, 
bất tịnh.

Thứ tư là quán xét trong ruột gan của chúng bất 
tịnh. Bên trong thân thể chúng chỉ cần nhìn kỹ sẽ thấy 
toàn những thứ ô uế bất tịnh như máu mủ, phẩn dơ, 
nước tiểu, đờm dãi...

Thứ năm là quán xét sự bất tịnh sau khi chết của 
những con vật ấy. Vì sau khi chúng bị giết chết đi rồi 
thì thân xác bắt đầu phân rã thối nát, so với xác người 
chết cũng không có gì khác, thật là nhơ nhớp bất tịnh.

Quán xét năm điều bất tịnh như thế thì không còn 
thấy tham muốn những món thịt cá nữa, mà sẽ thấy 
việc ăn chay thanh khiết là nên làm.

Những mối nghi rằng đạo Phật khó tin 
nhận1

Hỏi: Ông bàn luận về đạo lý không nên giết hại, 
thường trích dẫn kinh Phật, xem ra giáo lý đạo Phật là 
rất đáng tin cậy. Nhưng [theo sử sách chép lại thì vào 
thời Đông Hán] Sở Vương Anh2 hết sức tín phụng 

1 Phần này có 5 mục hỏi đáp. (Chú giải của soạn giả) 
2 Sở Vương Anh: tức Lưu Anh, là anh em khác mẹ với Hán Minh Đế, 

được phong làm Sở vương ở đất Bành Thành (nay là Từ Châu thuộc 
tỉnh Giang Tô). Theo truyện Sở Vương Anh được chép trong Hậu 
Hán thư thì vào niên hiệu Vĩnh Bình năm thứ 8 (tức năm 65), ông từng 
dâng lên 30 cây vải lụa để chuộc tội, nhưng Hán Minh Đế ban chiếu 
thư khen ngợi ông là người biết “sùng kính đạo Lão, học theo đức 
nhân từ của Phật”, liền trả hết số lụa ấy cho ông để cúng dường Tam 
bảo. Các nhà nghiên cứu thường dựa trên câu chuyện này để chứng 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

226

Phật pháp, sao lại bị tội cho đến phải mang họa?

Đáp: Sở vương gặp tai họa,1 chính là vì không làm 
theo Phật pháp. Người đã đem tâm hướng theo cửa 
Phật thì phải cung kính làm theo lời Phật dạy. Đức 
Phật đối với người làm con dạy đạo hiếu thuận, đối 
với kẻ bề tôi dạy nết trung lương, những thánh giáo ấy 
đều được ghi chép rõ ràng trong kinh luận. Sở vương 
là người đã kính tin Phật pháp còn trái nghịch mưu 
tính chuyện phản loạn, nên đối với Phật pháp thì ông 
là kẻ có tội, lại còn mong có được sự gia hộ giúp đỡ từ 
Phật pháp được sao? Lời nói không hợp đạo lý, người 
quân tử còn không chấp nhận nói ra, huống chi đức 
Phật là bậc cao quý nhất trong chư thiên, là bậc đại 
thánh trong tất cả các thánh, lẽ nào có thể có lòng riêng 
tư với kẻ phản nghịch?2 Những kẻ thiển cận muốn dựa 
vào việc này để hủy báng Phật pháp, quả thật là kiến 
thức vô cùng nông cạn, nhỏ hẹp.

Hỏi: Sở Vương Anh gặp tai họa, nay đã được 

minh rằng từ thế kỷ I, nghĩa là còn rất sớm, đạo Phật đã chiếm được 
vị trí quan trọng trong tầng lớp cai trị tại Trung Hoa. 

1 Hán Minh Đế vốn là con trai thứ tư của Hán Quang Vũ Đế được lập 
làm thái tử nên nhiều người không phục. Sau khi lên ngôi, ông âm 
thầm muốn củng cố quyền lực, thanh trừng những người chống đối. 
Khoảng năm 70, có người vu cáo Sở vương Lưu Anh mưu phản. Minh 
Đế tuy biết Sở vương bị vu oan, nhưng muốn nhân cơ hội này để tiêu 
diệt những người bị nghi ngờ là có ý chống đối ông nên biến vụ này 
thành một án lớn, liên quan đến hàng ngàn người.

2 Theo những lời này của tiên sinh An Sĩ thì có lẽ ông tin rằng Sở vương 
Lưu Anh thực sự mưu phản. Tuy nhiên, hầu hết các sử gia ngày nay 
đều đồng ý xem đây là một vụ án oan, và Lưu Anh chỉ là cái cớ để 
Hán Minh Đế dựa vào đó mà làm cuộc thanh trừng củng cố quyền 
lực.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

227

nghe lời giải thích của ông. Nhưng còn trường hợp 
Lương Vũ Đế kính phụng Phật pháp, cuối cùng vẫn 
phải chết đói ở Đài thành thì sao?

Đáp: Chuyện Lương Vũ Đế chết đói ở Đài thành 
chỉ là thuyết của bọn hủ nho thiển cận. Nay khảo cứu 
trong sách Thông giám,1 thấy chép việc Hầu Cảnh 
vây đánh Đài thành, nhìn thấy Lương Vũ Đế tại Thái 
cực Đông cung, thần sắc không hề thay đổi, Hầu 
Cảnh sợ không dám nhìn lên, quay lại nói với Vương 
Tăng Quý: “Có câu rằng ‘uy trời thật khó phạm vào’, 
ta không dám đến nhìn lần nữa.” Sau đó, mỗi khi Vũ 
Đế yêu cầu điều gì, phần lớn đều không được đáp 
ứng, món ăn thức uống cũng bị Hầu Cảnh hạn chế 
cắt giảm. Vương Luân dâng lên mấy trăm quả trứng 
gà. Vũ Đế thấy đắng miệng bảo dâng mật ong, cuối 
cùng không có, Vũ Đế mấy lần bật ra tiếng kêu “hà 
hà” rồi chết.

[Nay phân tích những dòng chép lại trong sử thì 
có thể biết.] Nói vua đắng miệng, ắt biết rằng không 
thể bụng trống; nói vua đòi mật ong, ắt có thể biết 
vua không bị đói; nói rằng món ăn thức uống bị hạn 
chế, ắt có thể biết là không phải hoàn toàn không có. 
Thức ăn trong nhà của bậc đế vương, cho dù chỉ cơm 

1 Tức là sách Tư trị thông giám (資治通鑒), một bộ sử rất lớn do Tư Mã 
Quang chủ trì việc biên soạn vào đời Tống, hoàn tất vào năm 1084. 
Bộ sách trình bày khái quát một thời kỳ lịch sử dài 1.362 năm, từ năm 
403 trước Công nguyên (thời Chiến quốc) đến năm 959 (hết thời Hậu 
Chu). Toàn bộ tác phẩm có 294 quyển, khoảng 3 triệu chữ, ngoài ra 
còn có 30 quyển mục lục, 30 quyển khảo dị (khảo sát những điểm 
giống nhau và khác nhau).



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

228

thừa canh cặn cũng có thể đủ cho nhiều người ăn no, 
lẽ nào lại giống như thân phận nô tỳ vừa cắt giảm 
thức ăn đã rơi ngay vào cảnh chết đói? Trứng gà đến 
mấy trăm quả, ắt còn những thứ khác số lượng không 
ít. Hơn nữa, còn có đến mấy trăm quả trứng gà thì 
làm sao có thể chết đói? 

Than ôi, thiên hạ xưa nay những kẻ xưng là trượng 
phu nam tử vẫn tin theo thuyết ấy, số lượng rất nhiều, 
nhưng chỉ mới xem qua một đoạn văn trong sử sách 
thôi, đã thấy rằng bọn họ hoàn toàn không có sự phân 
tích sáng suốt, nhầm lẫn lấy tai làm mắt, huống chi là 
đối với những kinh văn mang ý nghĩa thâm sâu uyên 
áo khác?

Hỏi: Người đời sau khi luận về cuộc đời Lương Vũ 
Đế đều cho rằng việc ông ta xả thân [vào chùa] cũng 
là xả bỏ cả thiên hạ.1 Tôi cho rằng việc ấy là không thể 
chấp nhận được.

Đáp: Từ xưa đến nay, từ kẻ phàm ngu cho đến bậc 
thánh hiền, chưa từng có ai là không xả bỏ thân mạng:

Ba tấc hơi còn, muôn việc tính,
Một phút vô thường, vạn sự thôi.

Người đời sau tuy cười chê việc Vũ Đế xả thân, 
nhưng thật không biết rằng chính tấm thân của mình 
1 Vào năm 527, Lương Vũ Đế lần đầu tiên đến “xả thân” tại chùa Đồng 

Thái ở kinh thành Kiến Khang, nghĩa là vào ở hẳn trong chùa sống 
như một vị tỳ-kheo, buông bỏ hết mọi việc triều chính cũng như gia 
đình. Sau đó, các quan trong triều đến chùa xin đón vua về, ông yêu 
cầu phải nộp tiền “chuộc thân” cho nhà chùa. Trong cuộc đời mình, 
Lương Vũ Đế còn tiếp tục xả thân vào chùa nhiều lần sau đó nữa.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

229

đây từ lâu cũng đã xả bỏ. Như bản thân ông, hôm 
nay hết sức cho rằng việc xả thân của Vũ Đế là sai 
lầm, thật không biết rằng trong tương lai cũng nhất 
định có một ngày rồi ông cũng phải xả thân mà thôi. 
Kẻ hủy bájng Phật thì xả thân trong địa ngục, kẻ hủy 
báng Chánh pháp thì xả thân trong cảnh giới ngạ 
quỷ, kẻ hủy báng Tăng-già thì xả thân trong các loài 
súc sinh, chỉ e lúc ấy dù muốn được xả thân nơi chùa 
Đồng Thái [như Võ Đế] cũng không thể được.

Căn cứ theo các sách Cựu giám, Tăng sử, Kim 
thang biên,1 đều thấy chép rằng, vào năm đầu niên 
hiệu Đại Thông,2 sau khi xây dựng vừa hoàn thành 
chùa Đồng Thái, Lương Võ Đế đích thân đến chùa 
xả thân vào ở trong chùa ba ngày, các quan lớn nhỏ 
trong triều đều tùy ý thí xả tiền bạc, cúng dường vào 
chùa. Đến năm đầu niên hiệu Trung Đại Thông,3 Võ 
Đế lại đích thân đến chùa Đồng Thái, vì đại chúng 
giảng giải đề kinh Đại Bát Niết-bàn, lần này không 
phải là vua đến xả thân. Người đời cho rằng Võ Đế 
ba lần xả thân, điều đó sai lầm, lại còn thêm vào mấy 
chữ “làm nô dịch”, lại cho rằng quần thần phải mang 
nhiều tiền đến chuộc vua ra khỏi chùa, thật không 
khỏi rơi vào chỗ văn chương thêm thắt, lệch lạc hủy 
báng.

1 Tức sách Phật Pháp Kim Thang Biên (佛法金湯編) do Tâm Thái soạn 
vào đời Minh, được xếp vào Vạn tân toản Tục tạng kinh, Tập 87, kinh 
số 1628, tổng cộng có 16 quyển. 

2 Tức là năm 527.
3 Tức là năm 529.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

230

Than ôi, vào thời đức Khổng tử mà kẻ chép sử đã 
không có người hoàn toàn trung thực, làm sao có thể 
mong đợi những sử quan của thời suy mạt lại không 
tùy theo lòng dạ người đời mà khen chê thêm bớt?

Hỏi: Về việc Lương Võ Đế chết đói, hẳn là sai lầm, 
nay tôi đã hiểu rõ ràng không nghi ngờ nữa, nhưng 
[trong kinh dạy rằng] chư Phật, Bồ Tát đều lắng nghe 
âm thanh kêu cứu của chúng sinh mà cứu khổ, Lương 
Võ Đế xả thân kính phụng Phật pháp, vì sao khi gặp 
nạn lại không được cứu?

Đáp: Việc buông xả quan trọng là ở trong tâm, 
chẳng phải ở ngoài thân. Lương Võ Đế tuy thật có xả 
thân nhưng trong tâm chưa thật buông xả. Nếu trong 
tâm hoàn toàn buông xả, ắt có thể vất bỏ thiên hạ như 
chiếc giày rách, sao lại có việc đến tuổi già còn chiêu 
nạp Hầu Cảnh, mưu việc giành lấy Trung Nguyên? 
Cho nên có thể biết rằng, ba ngày xả thân của Võ Đế 
chưa hẳn đã không khỏi rơi vào ý niệm mong cầu 
phước báo, chẳng phải hoàn toàn là tâm xuất thế. Tuy 
nhiên, bao nhiêu việc làm của ông ta như xây chùa, 
chép kinh, tạo mọi công đức cũng không phải là vô ích. 
Vì thế mà tuy gặp phải kẻ phản nghịch [là Hầu Cảnh] 
nhưng vẫn qua đời khi tuổi thọ đã cao, cũng không thể 
nói là không nhờ có phước báu. Vào thời Xuân Thu, 
những kẻ căm ghét Khổng tử không ai hơn Đạo Chích, 
Hoàn Đồi, nhưng hai kẻ ấy một người thì sống thọ, 
một người thì làm quan đến chức Tư mã; còn những 
người cung kính tin theo Khổng tử, không ai được như 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

231

Nhan Uyên,1 Nhiễm Bá Ngưu, Tử Lộ, nhưng ba người 
ấy kẻ thì đoản mệnh,2 người mang bệnh ngặt nghèo, 
kẻ lại chịu nhục hình băm xác.3 Những việc như thế 
phải giải thích thế nào?

Định nghiệp [là nghiệp báo đã tạo thành nghiệp 
xác định,] ắt khó thay đổi, trong nhiều kinh điển đều có 
nói rất rõ.4 Chuyện biến loạn ở Đài thành [chính là định 
nghiệp,] không thể nghi ngờ gì. Khi thiền sư Chí Công 
sắp thị tịch, vào cung từ biệt Võ Đế. Vua kinh hãi, nhân 
đó thưa hỏi về việc vận nước dài ngắn thế nào. Thiền 
sư không đáp, chỉ đưa tay chỉ vào cuống họng và cổ,5 ý 
muốn ám chỉ đến Hầu Cảnh. Nhưng Võ Đế không hiểu, 
lại hỏi nữa, thiền sư liền nói: “Khi tháp của lão tăng hư 
hoại thì xã tắc của bệ hạ cũng sẽ diệt mất.” 

Thiền sư viên tịch, Võ Đế vì ngài xây tháp thờ ở 
Chung Sơn. Khi đã hoàn tất, vua chợt nghĩ: “Tháp 
bằng gỗ làm sao có thể lâu bền?” Liền ban lệnh phá 
tháp ra xây lại bằng đá. Tháp vừa bị phá xong [chưa 

1 Tức Nhan Hồi, người được Khổng tử hết sức ngợi khen và được đời 
sau tôn xưng là Á thánh.

2 Tức Nhan Hồi, qua đời ở tuổi 31.
3 Chỉ việc Tử Lộ bị hại chết rất thê thảm.
4 Kinh Đại Bát Niết-bàn phân biệt hai loại nghiệp báo là định nghiệp và 

bất định nghiệp. Định nghiệp là nghiệp báo đã có đủ các yếu tố nhân 
duyên xác định cụ thể, nên nhất thiết xảy ra như thế, không thể thay 
đổi. Bất định nghiệp là loại nghiệp báo tuy sẽ xảy ra nhưng còn tùy 
thuộc các yếu tố nhân duyên tác động, và do đó người thọ nghiệp 
vẫn có thể nỗ lực để làm thay đổi theo hướng tốt hơn. 

5 Trong chữ Hán, cuống họng là hầu (喉) và cổ là cảnh (頸), chính là 
thiền sư muốn mượn âm đọc giống nhau để chỉ tên Hầu Cảnh (侯景), 
người sắp gây ra biến loạn.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

232

kịp xây lại] thì quân Hầu Cảnh cũng vừa đến.1 Ấy là 
sự việc đã xác định phải xảy ra như thế [nên thiền sư 
Chí Công mới có thể biết mà nói trước].

Hỏi: Chúng ta học Nho, học thuộc kinh thư, làm 
theo Khổng tử, phải xem việc bài trừ mê tín dị đoan 
là nhiệm vụ của mình, nay ông ngược lại muốn biện 
giải bênh vực cho những việc như thế là sao?

Đáp: Ông nói thế thật chưa hiểu thế nào là dị đoan. 
[Chữ đoan (端) là đầu mối xuất phát, là căn bản của sự 
việc, chữ dị (異) là khác biệt, cho nên] nói dị đoan (異
端) là chỉ những điều mà căn bản xuất phát khác hẳn 
với lời dạy của thánh nhân. Chẳng hạn như lòng trắc 
ẩn là căn bản của đức nhân, nên không có lòng trắc ẩn 
tức là dị đoan; biết hổ thẹn với điều xấu ác là căn bản 
của nghĩa, nên không biết hổ thẹn chính là dị đoan; 
tâm của bậc thánh nhân không có bốn điều: ý, tất, cố, 
ngã,2 nếu có những điều này tức là dị đoan; [Khổng tử 
lại có nói rằng:] “Đạo của ta chỉ một mối mà suốt thông 
tất cả”, nếu không phải “một mối suốt thông”, ắt là dị 
đoan. 

Tống Hiếu Tông3 nói rằng: “Ngũ giới của nhà Phật 
chính là Ngũ thường của Nho gia.” Như vậy, đạo của 
Khổng tử [so với Giáo pháp của Phật] nào phải xa 
cách nhau? 
1 Xem trong các sách Hộ pháp luận (護法論), Kim thang biên (金湯編) 

và Cựu thông giám (舊通鑒). (Chú giải của soạn giả) 
2 Đây là thuyết của các nhà Nho thời Hán, Tống, cho rằng Khổng tử dứt 

tuyệt hẳn 4 điều (子絕四 - Tử tuyệt tứ) là ý (chỉ ý nghĩ), tất (sự thiên 
lệch), cố (sự cố chấp) và ngã (bám chấp vào bản ngã).

3 Tống Hiếu Tông (1127 - 1194): hoàng đế thứ 11 của triều Tống, nắm 
quyền cai trị trong thời gian từ năm 1162 đến năm 1189.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

233

Người đời nay không suy xét kỹ việc ấy, vừa nghe 
đến thuyết từ bi là do Phật dạy liền lập tức phản đối 
thuyết ấy, khiến cho đức nhân của đạo Nho cũng do 
nơi sự phản đối ấy mà diệt mất; vừa nghe những giới 
không trộm cắp, không tà dâm là do Phật dạy, liền 
lập tức phản đối các giới ấy, khiến cho đạo nghĩa của 
nhà Nho cũng do nơi sự phản đối ấy mà tiêu tan; vừa 
nghe đến giới không nói dối là do Phật dạy, liền lập 
tức phản đối giới ấy, khiến cho đức trung tín của nhà 
Nho cũng do nơi sự phản đối ấy mà diệt mất. 

Như vậy chẳng phải là muốn bảo vệ đạo Nho mà 
ngược lại thành ra tổn hại đạo Nho đó sao? 

Huống chi, đạo lớn của thánh hiền luôn vì lợi ích 
chung mà không vì lợi riêng, vua Nghiêu chí thành 
cung kính, thường khiêm tốn hạ mình cầu bậc hiền 
tài;1 vua Thuấn bỏ ý mình, theo ý người;2 vua Vũ 
không tự khoe mình tài giỏi, không tự đề cao công 
trạng của mình; Văn vương luôn cầu học được chỗ 
chưa biết trong đạo lý, không lúc nào dừng; lời dạy 
của tất cả những vị ấy có bao giờ phản bác, bài xích 
lẫn nhau đâu? 

Mạnh tử phản bác Dương Chu, Mặc Địch, đó là 

1 Ý này trích từ Nghiêu điển, tức là phần kể chuyện vua Nghiêu trong 
sách Thượng thư. 

2 Nghĩa là sẵn sàng chấp nhận những ý kiến đúng của người khác mà 
không cố chấp vào quan điểm sẵn có của mình. Câu này cũng có 
hàm ý từ sách Mạnh tử, chương Công Tôn Sửu thượng, tiết thứ 8: 
“善與人同，舍己從人，樂取於人以為善。- Thiện dữ nhân đồng, xả 
kỷ tòng nhân, nhạo thủ ư nhân dĩ vi thiện.” (Điều thiện của mình và 
người ngang nhau thì bỏ của mình chọn lấy của người, ưa thích học 
lấy điều hay tốt của người, lấy đó là thiện.)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

234

chuyện vạn bất đắc dĩ, cũng ví như các vị thuốc đại 
hoàng, ba đậu,1 thầy thuốc giỏi chỉ thỉnh thoảng mới 
dùng đến một lần, không thể mỗi ngày đều dùng. 
Nếu nói rằng công lao của Mạnh tử [đối với hậu thế] 
chỉ hoàn toàn ở nơi việc phản bác Dương, Mặc, vậy 
nếu như không có hai người ấy, lẽ nào Mạnh tử lại 
không đáng tôn xưng, kính trọng hay sao? Lẽ nào 
việc Mạnh tử được hậu thế muôn đời thờ phụng cung 
kính hóa ra lại là nhờ vào phúc ấm của Dương, Mặc 
hay sao? 

Nho gia đời Tống thật không theo kịp Mạnh tử, 
nhưng tánh khí nóng nảy phẫn hận thì ngược lại vượt 
xa Mạnh tử. Người đời nay không theo kịp Nho gia 
đời Tống, nhưng tánh khí nóng nảy phẫn hận thì 
cũng vượt xa các Nho gia đời Tống. Từ nay về sau, 
thật không biết sẽ còn suy vi cho đến mức nào nữa. 
Tôi vì lo sợ việc ấy nên mới buộc lòng phải nói ra 
những lời này. Người đời ví như hiểu được lòng tôi 
[thì tốt], bằng ngược lại chê trách buộc tội tôi, cũng 
không có gì quan trọng.

QUY

1 Đại hoàng và ba đậu là những vị thuốc phải thận trọng khi dùng vì có 
thể gây các tác dụng không tốt nếu dùng thường xuyên. Hai vị này 
có thể kết hợp để trị chứng kiết lỵ đi tiêu ra máu.



235

QUYỂN BỐN

NHỮNG ĐIỀU TINH TẾ NÊN 
THẬN TRỌNG LƯU Ý

Những điều khi làm quan nên cấm

Người được làm quan là nhờ trải qua nhiều đời tu 
tập lòng từ, tu sửa đức độ, nên ngày hôm nay mới nhất 
thời được hưởng quan tước vinh hiển. Vì thế nên phải 
nhận lấy trách nhiệm hết lòng thương yêu nhân dân, 
bảo vệ muôn vật để không phụ ân sủng của triều đình. 

Chỉ lấy riêng một việc cấm giết mổ súc vật mà 
nói, trong đó cũng che giấu nhiều điều lọc lừa dối trá 
khó nói hết. Xưa nay nha dịch thường quen thói dối 
lừa không thật, khiến cho quan trên dù sáng suốt vẫn 
thường rơi vào cảnh bị người giễu cợt.

- 	 Người làm quan gặp những ngày như sinh nhật 

hoàng đế, lễ tiết trong năm, cho đến những ngày 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

236

kỵ giỗ chung của cả nước,

1
 thì cần phải dự tính và 

ban lệnh cấm giết mổ từ trước đó.

- 	 Cấm giết thịt trâu cày, vốn là lệnh cấm theo chiếu 

lệnh triều đình, bất kỳ vương công, quan thuộc, 

tất cả các cấp đều phải vâng theo nghiêm túc, 

không thể chỉ làm chiếu lệ. Cho nên, ngay khi vừa 

mới nhận chức quan, cần phải tập hợp tất cả nhân 

dân trong địa hạt mà ban bố, giải thích rõ lệnh 

cấm này.

- 	 Cấm nhà đồ tể giết mổ trâu bò, không bằng ban 

lệnh cấm tất cả các nhà chung quanh [không được 

mua bán thịt trâu bò]. Các nhà chung quanh đã sợ 

tội [không dám mua bán], thì nhà giết mổ tự nhiên 

cũng phải buông dao.

- 	 Các loại da trâu, xương trâu, sừng trâu, dây gân 

trâu... cần dùng trong quân đội chỉ một, hai phần, 

nhưng được dùng trong dân gian đến tám, chín 

phần. Nhu cầu lớn, ắt sẽ có người lén lút giết mổ. Vì 

thế, các vật dụng có dùng đến da trâu, xương trâu, 

sừng trâu... mà có thể dùng các loại tre trúc, cây gỗ 

để thay thế, nên hiểu dụ các nơi chế tạo, khuyến 

khích họ sử dụng các vật liệu thay thế này.

- 	 Vào thời bình, không nên cho phép dân thường 

chứa giữ các loại binh khí đao kiếm, cung tên. Nên 

ban lệnh cấm đến các địa phương, không được 

phép tự ý chế tạo, mua bán đao kiếm, cung tên...

1 Tức kỵ giỗ trong hoàng tộc, như ngày tưởng niệm các vua trước, 
hoàng hậu...



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

237

- 	 Chó giữ nhà cùng những loài vật dưới nước như 

lươn, ếch, rùa, ốc... các loại xét thấy có thể cấm hẳn 

việc giết mổ, đánh bắt, thì cũng nên chính thức 

đưa vào bảng cấm.

- 	 Đối với các nha dịch làm nhiệm vụ truy bắt, phải 

chọn người có tài đức, năng lực, phân công thay 

nhau tuần sát cũng như bí mật dò xét, nếu bắt 

được kẻ vi phạm lệnh cấm, nên áp dụng chế độ 

phạt tiền và dùng tiền đó thưởng cho người có 

công bắt được.

- 	 Dân chài lưới sống trên thuyền bấp bênh không 

nơi nương tựa, sở dĩ không thể cấm hẳn được là do 

những vùng sông nước hiện nay áp dụng thuế khóa 

cao. Nếu có thể tâu xin triều đình miễn trừ thuế khóa, 

lại khuyến khích ngư dân khai khẩn đất hoang ven 

sông, ắt lợi tức thu hoạch được từ ruộng đất sẽ vượt 

xa hơn hẳn việc đánh bắt tôm cá trên sông. Như vậy, 

chẳng những vĩnh viễn chấm dứt được sự tàn hại sinh 

linh, mà còn làm tăng được nguồn thu thuế ruộng 

cho đất nước, đó là một việc làm mà được lợi cả đôi 

đường.

- 	 Những vị quan nào biết quý tiếc, thương xót vật 

mạng thì trong khắp địa phương do mình cai 

quản, ở những nơi sông suối ven đô, ngoại thành, 

đều nên thiết lập những khúc sông dành cho việc 

phóng sinh, khắc bia đá ghi chép rõ ràng để lại cho 

người đời sau được biết.

- 	 Mỗi năm vào tháng mùa đông nên thông báo cho 

cư dân địa phương đều được rõ, không cho phép 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

238

ngăn dòng tát nước bắt tôm cá. Nếu đã thiết lập 

những khúc sông dành cho việc phóng sinh, cần 

phải thường xuyên cho người kiểm soát.

- 	 Những khi nước lớn vừa rút, người dân thường 

dựng đăng tre trên sông bắt cá, không biết rằng 

việc ấy làm ảnh hưởng dòng chảy của sông. Khi 

có nhiều người dựng đăng thả lờ, dòng nước 

nhất định sẽ chảy chậm lại, nếu có mưa lớn bất 

ngờ đổ xuống, nước không rút kịp, lúa thóc trên 

đồng ruộng ắt phải chịu thiệt hại lớn. Vì thế, trong 

khoảng giao thời giữa mùa hạ và mùa thu phải có 

sự kiểm tra hằng ngày, vừa phát hiện thì phá bỏ 

ngay.

- 	 Những chốn núi sâu đồng hoang thường là nơi bọn 

tội phạm, kẻ gian tà lẩn trốn. Bọn chúng thường 

trang bị vũ khí như quân đội nhưng giả danh làm 

người săn bắn. Nếu có thể áp dụng lệnh cấm [săn 

bắn], ấy là bảo vệ được sinh linh, mà kỳ thật cũng là 

chặn đứng được mưu đồ của bọn chúng.

- 	 Bọn người bắt chó bắn chim, hầu hết đều là những 

kẻ du thủ du thực, nếu bắt được nên khuyên bảo 

họ tìm nghề chân chánh mưu sinh. Nếu khuyên 

bảo nhiều lần không nghe, vẫn còn tái phạm, nên 

trị tội thật nghiêm khắc.

-	  Việc cấm giết mổ là điều tốt lành, không ngại làm 

nhiều lần, nếu gặp những khi trời khô hạn ít mưa, 

hoặc nhân ngày sinh của cha mẹ cũng nên áp 

dụng.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

239

- 	 Các vị thần linh dưới nước trên bộ, người quân tử 

chỉ nên cung kính mà tránh xa. Thân là mệnh quan 

triều đình, không nên trực tiếp đến thắp hương 

cầu đảo, cúng tế, làm khơi dậy ý tưởng giết hại vật 

mạng [để cúng tế] nơi người khác. Ví như có những 

người dân trong địa phương cùng nhau đứng tên 

cáo trình, xin lập miếu thờ các hạng thần linh nhận 

cúng tế bằng máu thịt chúng sinh, nhất định không 

thể chuẩn thuận.

- 	 Vào những ngày cúng tế các vị thần, thường có 

những thị dân cùng nhóm họp thành hội, thành 

toán, [quyên góp tiền bạc,] giết mổ vật tế, trịnh 

trọng tế lễ cầu đảo. Tế lễ xong thì cùng nhau rượu 

thịt no say, rồi rước tượng thần đi dạo quanh phố 

chợ, khiến cho những người dân hiếu kỳ chen nhau 

đi xem, giẫm đạp lẫn nhau, thật là đau đớn đáng 

giận. Quan phủ địa phương nên nghiêm cấm việc 

này, đừng để lâu ngày thành hủ tục khó dứt.

- 	 Những bọn đồng cốt, bói toán, thường dối gạt bịa 

đặt chuyện họa phúc, xui người cầu đảo cúng tế, 

nhưng người bình dân ít học lại hết sức tin theo, vì 

thế nên đối với lời nói của bọn họ đều không dám 

bỏ qua, khiến cho kẻ mang bệnh thì không thuyên 

giảm, kẻ không có bệnh lại sớm rơi vào cảnh đói 

nghèo túng thiếu, thường thường vẫn là như vậy. 

Quan phụ mẫu có đức hiếu sinh nên dùng pháp 

luật mà trừng trị những trường hợp này.

- 	 Những bậc có lòng trung hiếu tiết nghĩa, người dân 

vì họ xây dựng miếu thờ, tất nhiên rất đáng ngợi 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

240

khen khích lệ, để tạo thành phong tục tốt đẹp. Tuy 

nhiên, đã có miếu thờ ắt theo lệ xưa nay sẽ có hai 

kỳ tế tự xuân thu, nên từ đó về sau sẽ giết hại vật 

mạng nhiều vô số, không lúc nào dừng, như thế 

đâu phải là ý muốn của kẻ nhân từ đức độ? Vì thế, 

nếu là quan phủ có đức hiếu sinh, nên có sự thay 

đổi, cho phép những trường hợp ấy được ghi vào 

sử sách nhưng không nhất thiết phải dựng thành 

miếu thờ.

- 	 Những nhà có việc thưa kiện, trước hết vì việc chiêu 

đãi kẻ chức quyền nên không một ngày nào mà 

không giết hại vật mạng. Vì thế, việc thưa kiện càng 

ít, ắt vật mạng bị giết hại cũng ít. Cho nên, quan 

phụ mẫu có đức hiếu sinh không thể xem nhẹ việc 

chuẩn nhận các đơn thưa kiện.

- 	 Quan viên có đức hiếu sinh thì trước khi chuyển 

đi nơi khác, vào ngày cuối cùng nên đem những 

phương pháp bảo vệ vật mạng mà mình đã áp 

dụng, khẩn thiết ân cần chuyển giao, dặn dò lại vị 

quan kế nhiệm.

Những điều nên áp dụng trong gia đình

Thế gian suy mạt ít có nhà hiền lương tốt đẹp, cõi 
thiên cung thì phước báu càng tăng. Tôi thường nghe 
rằng, một việc lành có thể hóa giải điềm dữ, huống 
chi có thể ban ơn cứu nhiều mạng sống? Ông bà cha 
mẹ trước có kiên trì giữ giới không giết hại, thì cháu 
con về sau mới có thể noi theo khuôn phép. Đừng 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

241

xem nhẹ sinh mạng nhỏ nhoi của muôn loài vật, xin 
hãy thử lắng nghe kẻ quê mùa này.

- 	 Người có đức hiếu sinh thì ngay trong gia đình 

mình nên có sự giáo hóa bằng đạo lý nhân từ, 

khiến cho tất cả mọi người, trên dưới già trẻ lớn bé 

đều không bao giờ nghĩ đến việc giết hại vật mạng, 

đó là điều đáng quý nhất.

- 	 Vào những ngày kỵ giỗ, sinh nhật, nên thiết lập 

thành thông lệ, thường mua vật mạng phóng sinh.

- 	 Gia đình tu tích phước đức nhiều đời, nếu muốn cảm 

hóa những người trong tộc họ, không gì hơn là ngay 

trong gia phả của tộc họ cùng thảo luận đưa vào một 

bản công ước để tất cả mọi người cùng tuân theo. 

Trong đó quy định rõ, người trong tộc họ dù nghèo 

khổ phải tìm việc mưu sinh cũng nhất quyết không 

được làm các nghề đồ tể, mua bán rượu thịt, làm đầu 

bếp, lưới cá, săn bắn, bẫy thú... hết thảy các nghề liên 

quan đến giết hại vật mạng đều không được làm. 

Cũng không được làm nghề chế tạo các công cụ 

giết hại chim cá cầm thú như lưới, nơm, chỉa đâm, 

cung tên, súng, lồng nhốt thú... Nếu có người trong 

tộc họ vi phạm vào công ước này thì vị trưởng tộc sẽ 

nhóm họp tất cả mọi người nơi từ đường của tộc họ 

và nghiêm trị kẻ vi phạm về tội bất hiếu.

- 	 Đối với những người giúp việc trong gia đình, nếu 

có ai theo các nghề nghiệp giết hại vật mạng, phải 

khuyên bảo họ gấp rút sửa đổi, nếu không nghe liền 

trục xuất ra khỏi nhà.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

242

- 	 Người dân thường sở dĩ dám dựng đăng, đặt lờ bắt 

cá giữa sông [vi phạm lệnh cấm], thường là dựa vào 

các nhà hào phú quyền thế. Nhà quyền thế tham 

mối lợi từ những lễ vật biếu xén nên buông thả cho 

họ phạm pháp, tạo nghiệp giết hại. Người có đức 

hiếu sinh phải thận trọng giữ mình, chớ tham mối 

lợi ấy. 

- 	 Một số vùng ven biển có lệ, điền chủ khi thu tô 

thuế của tá điền, mỗi mẫu đất đều kèm theo một 

số gà vịt. Nên khuyên các nhà có ruộng thay đổi lệ 

ấy, chuyển sang dùng các vật phẩm thay thế khác.

- 	 Gà, chó, chim ưng, mèo, cá vàng, dế đá... cùng 

những con vật làm hại đến vật khác, đều không 

nên nuôi dưỡng trong nhà.

- 	 Lúa chưa xay thành gạo thì dù để qua năm cũng 

không thay đổi mùi vị, sang mùa hạ mùa thu, cần 

dùng lúc nào thì xay ra lúc ấy, mùi vị không khác gạo 

mới, lại không có sâu mọt sinh ra. Vì thế, thay vì tích 

trữ gạo thì nên tích trữ lúa.

- 	 Sâu mọt sinh ra trong gạo, đa phần đều bị chết 

trong lúc mang ra làm sạch, vo gạo nấu thành 

cơm. Vì thế, nên tính toán trước số gạo sẽ dùng 

mỗi ngày, lấy ra trước đó vài ba hôm, trải mỏng 

hong trên mặt đồ chứa, để cho sâu mọt có cơ hội 

bò thoát đi hết rồi mới dùng đến. Nếu vẫn còn sót 

lại con nào, nên dùng một món đồ chứa đã bỏ đi 

để cho chúng vào đó.

- 	 Trong gạo còn có một loại trùng cực nhỏ, chỉ như 

lớp phấn bao quanh hạt gạo, số lượng nhiều vô 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

243

cùng. Loại trùng này thường do gạo để gần chất 

gỗ ẩm ướt mà sinh ra. Vì thế, nắp gỗ đậy trên khạp 

gạo phải giữ thật khô ráo. Dụng cụ để hong gạo 

trước khi nấu cũng vậy.

- 	 Nắp gỗ đậy khạp gạo nên cất riêng một nơi, sang 

năm sau dùng lại, [đừng dùng làm củi đốt]. Như vậy 

không chỉ tránh cho trùng sinh ra trong gỗ không 

bị đốt cháy, mà còn giúp giữ cho gạo có màu trắng 

sạch.

- 	 Không nên chất củi ở gần nơi đặt khạp gạo, vì trong 

gạo có rất nhiều những con trùng nhỏ, nếu đặt gần 

củi, chúng sẽ chui vào trong củi [sau đó phải bị đốt 

cháy]. 

- 	 Lúa mạch chứa trữ rất dễ sinh ra sâu bướm, nên 

mang phơi ngoài nắng nóng khoảng vài ba hôm 

cho chúng đi hết rồi mới chứa vào vựa. Sau khi cất 

chứa trong vựa, phải tránh không cho gió vào [gây 

ẩm]. Nếu số lượng quá ít không đủ cho vào vựa, 

phải chứa trong khạp thì nên rải một ít tro trên bề 

mặt để hút ẩm. Trong trường hợp lúa mạch sinh 

ra quá nhiều sâu bướm, nên cho vào một vật chứa 

riêng biệt để đợi chúng đi hết.

- 	 Chứa củi trong bếp nên chọn nơi thật khô ráo. 

Phần củi ở dưới cùng thường ẩm thấp sinh trùng, 

mỗi ngày nên mang ra phơi nắng một lần trước khi 

dùng để nấu nướng. Mỗi khi cần dập lửa, không 

được dùng nước có trùng trong đó, cũng không 

được ném củi cháy vào chỗ đất có trùng sinh sống.

- 	 Vào mùa hè cúng tế táo thần, hoặc nơi phần mộ tổ 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

244

tiên, thường đốt giấy vàng bạc có thể làm hại đến 

sinh mạng những loài côn trùng nhỏ trên mặt đất 

bị đốt. Vì thế, nên chọn chỗ đất cứng chắc, quét 

sạch đôi ba lượt rồi nhanh chóng đốt ở trên đó, để 

côn trùng không kịp tìm đến mà bị hại.

- 	 Khi làm tương nếu dùng nước mưa hứng vào tiết 

vũ thủy thì vị ngọt mà ít sinh trùng.

1
 Nếu phát hiện 

trong tương có trùng, nên chứa riêng ra một khạp, 

tìm cách tách hết trùng ra rồi mới cho vào lại. Nếu 

trong giấm ăn có sinh trùng cũng làm như vậy.

- 	 Trong mùa hè, các loại bột mì, bột gạo, bánh bột 

cùng các loại thức ăn ngon được lưu trữ, thỉnh 

thoảng đều nên mang ra phơi nắng [để tránh sinh 

trùng].

- 	 Vào mùa hè, các dược liệu chứa trữ cũng rất dễ 

sinh trùng, người bào chế thuốc phải hết sức thận 

trọng.

- 	 Mỗi khi cắt tóc vụn không nên ném bỏ xuống sông, 

vì tóc vụn vào bên trong vỏ các loại sò, ốc, hến thì 

chúng sẽ bị tóc đâm mà chết. 

- 	 Những nô tỳ giúp việc thường ghét kiến bò lên 

bếp, một khi nhìn thấy ắt ra tay giết sạch. Nếu mỗi 

buổi chiều đều chứa đầy nước trong nồi thì kiến sẽ 

không thể vào nồi rồi bò qua bếp.

- 	 Vào mùa hè, những người giúp việc trong nhà 

thường nhóm lửa trong các phòng để xua muỗi, 

1 Nước mưa hứng vào tiết vũ thủy gọi là “mai hoa thủy”. Ngoài ra, nếu 
thu chứa lại một số tuyết rơi vào khoảng cuối xuân đầu hạ, rồi dùng 
nước ấy làm tương, giấm thì cũng không sinh trùng. (Phụ đính của tiên 
sinh Tưởng Tân Ngu.)



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

245

nhân đó rất dễ gây ra hỏa hoạn, nên phạt nặng việc 

này.

- 	 Nước gội đầu hoặc tắm rửa đều có hơi nóng, không 

được tùy tiện đổ tràn trên đất, vì các tháng mùa hè 

thì khắp nơi trên mặt đất đều có các loại trùng nhỏ 

sinh sống.

- 	 Khi rửa các thứ ướp muối cũng như đồ vật đựng muối, 

phải dùng nước trong pha loãng đi rồi mới được đổ 

lên mặt đất.

Những điều nên áp dụng vào các dịp lễ mừng

Con người gặp dịp mừng vui thì chúng sinh nhiều 
loài phải rơi lệ đối mặt với bi thương thảm khốc. Tấm 
thân nhỏ nhoi một khi đã bị chủ quyết định phải dâng 
lên đãi khách thì mỗi đêm còn được sống phải ngàn 
lần run sợ. Ai biết trước chuyện nghiệp duyên rồi sẽ 
gặp lại, oán cừu lần lượt tìm nhau? Khi ấy e rằng đã 
mang lông đội sừng, có miệng không thể nói thành 
lời, rồi cũng phải cúi đầu chịu dắt lôi vào chỗ chết, [có 
khác gì những con vật hôm nay]?

- 	 Người có đức hiếu sinh, khi bản thân đang được 

vinh hiển phú quý, gặp những dịp lễ mừng của 

quan chức đương triều, nếu có thể dùng các món 

lễ vật khác để chúc mừng thay cho rượu thịt thì 

nên làm như vậy. 

- 	 Quan chức từ xa xôi tìm đến thăm, nên dùng các 

bức họa, thư pháp, đồ cổ quý giá cùng các sách 

khuyến thiện để trao tặng. Nếu bất đắc dĩ phải 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

246

bày tiệc khoản đãi cũng không được giết hại vật 

mạng.

- 	 Quan phủ lui tới nên cung kính đủ lễ, nhưng 

không được dùng lễ vật là những con vật còn 

sống.

- 	 Lễ mừng thọ của cha mẹ, nếu thân hữu có góp tiền 

mừng thọ, nên mang số tiền ấy làm việc thiện, phải 

liệt kê đầy đủ họ tên những người góp tiền.

- 	 Lễ chúc thọ ngày nay thường liên hệ đến phong 

thái kiêu căng của con người thời suy mạt. Người 

xưa hơn sáu mươi tuổi còn chưa chúc thọ, huống 

chi những kẻ chỉ mới ba, bốn mươi tuổi? Nếu 

không muốn làm trái thế tục, ít nhất cũng nên đợi 

trên sáu mươi tuổi, sau đó cứ mười năm mừng thọ 

một lần còn có thể được.

- 	 Bạn bè thân quyến nếu có người sắp lên đường 

dự thi, hoặc đi nhậm chức, hoặc đi buôn bán xa, 

không thể không có sự tiễn biệt, nên dùng tiền 

bạc, quà biếu để thay cho yến tiệc linh đình, như 

vậy thì đôi bên đều được phước [vì tránh được sự 

giết hại] .

- 	 Khi người thân gặp chuyện tốt đẹp, lúc đã đạt 

được rồi cũng không cần phải hối hả chúc mừng. 

Vì nếu điều tốt đẹp quả thật thuộc về mình, càng 

không nên phô trương ra bên ngoài. 

- 	 Học trò chuẩn bị đi thi Hương, thi Hội, phần lớn 

là bạn bè thân quyến cùng nhau góp tiền rồi tổ 

chức cúng tế cầu đảo Văn Xương Đế quân, Quan 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

247

Thánh Đế quân. Người thấu hiểu lý lẽ phải hết sức 

từ chối, ngăn chặn việc này.

- 	 Trong nhà gặp chuyện tốt đẹp, bất đắc dĩ phải 

bày tiệc mừng, nên hạn định trước số bàn tiệc. 

Nếu nhằm các ngày rằm, mồng một, nên dùng 

các loại rau quả tinh sạch [thay cho thịt cá].

- 	 Vùng Giang Bắc có tục lệ mỗi khi bày tiệc đãi 

khách luôn chuẩn bị sẵn mấy mâm cơm chay. Như 

vậy chẳng những tu tích phước đức, mà cũng tiện 

cho những thân hữu ăn chay. Cách làm đó rất tốt, 

người có đức hiếu sinh nên bắt chước làm theo, 

duy trì thành một phong tục tốt đẹp.

- 	 Thân hữu ở xa có việc mừng, bất đắc dĩ phải thân 

hành đến chúc mừng, không nên mang theo quá 

đông người.

- 	 Nếu thân hữu đặc biệt muốn bày tiệc chiêu đãi 

riêng mình thì trước đó vài ba hôm nên tìm cách 

nói rõ cho người ấy biết, hoặc từ chối vì mình gặp 

kỳ ăn chay, hoặc từ chối rằng mình chỉ ăn đúng 

bữa, hoặc từ chối vì không ăn con vật giết riêng 

để đãi mình, nhờ đó có thể giúp giảm bớt rất 

nhiều sự giết hại. 

- 	 Đến dự tiệc ở nhà người khác, nếu thấy họ vì mình 

mà giết hại vật mạng rất nhiều, người có đức hiếu 

sinh nên buông đũa đứng dậy, vái chào mà về.

- 	 Nếu có bạn bè thân quyến mắc bệnh, người có 

đức hiếu sinh không nên bày chuyện thu góp tiền 

bạc cúng tế cầu đảo tà thần ác quỷ. Nếu có người 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

248

khác đem việc ấy bàn bạc kêu gọi mình đóng góp, 

nên đem lời Phật dạy mà trình bày rõ ràng với họ, 

chỉ rõ lẽ nhân quả, nói cho họ biết việc quỷ thần 

không hưởng đồ phi lễ, nêu rõ việc sống chết đều 

do nghiệp lực đã tạo quyết định, khiến cho người 

ấy tự biết nghĩ lại mà từ bỏ việc ấy, được như vậy 

là tốt nhất.

- 	 Nhà giàu có những khi nạp thê thiếp, người đến 

chúc mừng thường có cả những bọn không biết 

xấu hổ, đòi bày tiệc rượu mừng. Thói xấu ấy phải 

thận trọng không được tán thành nuôi dưỡng. 

Những điều nên áp dụng trong việc cưới hỏi

Nam nữ đôi bên, do nhân duyên ngẫu nhiên hòa 
hợp kết thành hôn nhân, nguyện sống cùng nhau đến 
răng long đầu bạc. Ngày hợp hôn tốt đẹp, khí lành 
bao phủ khắp nhà trong sân trước, nhưng tiếc thay 
chuyện nấu nướng giết hại vật mạng lại càng thêm 
quá độ. Thương thay cho những lứa đôi trong loài 
vật, cũng là duyên vợ chồng thắm thiết, nhưng chỉ do 
đời trước thiếu tâm từ nên hôm nay phải cùng nhau 
đền mạng. 

- 	 Con em nhà mình lo việc cưới hỏi chưa xong thì 

không nên dễ duôi lui tới bên nhà gái, [vì khiến họ 

phải lo việc đãi đằng mà giết hại vật mạng].

- 	 Nhà giàu có quan quyền, mỗi khi có việc hôn sự 

thường thết đãi tiệc rượu linh đình, nhân đó mà trai 

gái đùa bỡn cợt nhã trở thành hỗn tạp không nghiêm 

túc, gây hại không nhỏ. Chỉ vì người ta không nghĩ 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

249

đến việc hôn nhân là một nghi lễ tốt đẹp mà ngay 

từ ngày khởi đầu đã khởi ra cả một cuộc bỡn cợt hí 

lộng, liệu còn điều gì có thể là chẳng lành hơn thế 

nữa, thật đáng ngăn ngừa biết bao! 

- 	 Mỗi khi cưới vợ, người ta thường có tục dùng vật 

sống cúng tế cầu đảo các thần Ngũ thánh.

1
 Cúng 

tế cầu đảo xong rồi mới làm lễ thành hôn, bày tiệc 

đãi khách. Sở dĩ có việc tạc tượng gỗ mà thờ các tà 

thần này, chỉ nhân vì có truyền thuyết “ngũ thánh 

gặt lúa”, dân gian dựa vào đó mà cúng tế không 

thôi. Nếu là người tốt, có hiểu biết, sao có thể làm 

theo như vậy? Nên dứt bỏ hoàn toàn hủ tục ấy đi.

- 	 Mỗi khi tổ chức hôn nhân, bày tiệc đãi khách cũng 

là lễ tục không thể bỏ, nhưng cách làm mỗi ngày 

một thêm xa xỉ, khách mời càng thêm đông đúc. 

Nếu muốn duy trì phong tục tốt đẹp, nên lấy việc 

kiệm ước làm quy tắc.

- 	 Trong việc hôn nhân, lễ tục xưa quy định nhiều lễ 

như lễ thân nghênh, lễ tam triêu, lễ mãn nguyệt, 

lễ quy trữ...

2
 đều có thể tổ chức giản dị hơn, không 

nhất thiết phải bày tiệc đãi khách.

1 Những vị thần theo mê tín của dân gian, phổ biến ở vùng Giang Nam, 
còn có nhiều tên gọi khác như Ngũ hiển linh công, Ngũ lang thần. 
Trong khoảng niên hiệu Khang Hy triều Thanh, quan phủ từng có lần 
tích cực bài trừ, hủy bỏ tượng thần, đập phá các miếu thờ.

2 Phần lớn các lễ tục này ngày nay không còn nữa hoặc đã giản lược đi. 
Như thân nghênh là lễ gia đình nhà chồng sang tận nhà cô dâu để đón 
về (rước dâu) tuy vẫn còn giữ nhưng đơn giản hơn nhiều; lễ tam triêu 
còn gọi là lễ phản diện, quy định 3 ngày sau khi cưới thì cô dâu trở về 
nhà thăm cha mẹ, lễ mãn nguyệt là sau một tháng, lễ quy trữ cũng là 
nghi lễ cô dâu về thăm lại cha mẹ ruột...



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

250

- 	 Trong việc tổ chức hôn lễ, trừ ra những người 

thân thích cố cựu, bất đắc dĩ không thể không 

mời, ngoài ra không nên lạm dụng dịp này để mời 

mọc quan khách quá nhiều.

- 	 Những người mai mối, những kẻ làm bếp, khi 

đến nhà trai thường nói nhiều về việc nhà gái tổ 

chức đãi đằng linh đình thịnh soạn, đến nhà gái 

lại cũng nói về nhà trai như vậy. Qua lại giữa hai 

nhà, chung quy đều muốn xúi giục việc tổ chức ăn 

uống cho thật linh đình. Phải thận trọng đừng để 

họ mê hoặc lừa bịp.

- 	 Đối với những người giúp việc nghi lễ, âm nhạc, 

bếp núc... trong hôn sự, nên đơn giản chuyện ăn 

uống, đừng quá thịnh soạn linh đình, nhưng tặng 

thưởng tiền bạc xứng đáng cho công lao của họ.

Những điều nên áp dụng trong việc tang ma

Một khi có người thân qua đời, chỉ cần nghĩ đến việc 
giọng nói tiếng cười của người ấy từ nay không bao giờ 
còn được nghe lại nữa, thì sự buồn rầu đã bao trùm 
như sương mùa thu, như móc mùa xuân. Trong lúc 
ấy lại giết hại vật mạng dâng lên cúng tế để mong 
hương hồn người chết quay về thọ hưởng, thật chẳng 
biết rằng như thế chỉ ngược lại làm tăng thêm oan 
nghiệt cho người đã khuất. Sao bằng kính vâng lời 
Phật dạy, kiên trì giữ theo Năm giới, quy y Tam bảo. 
Người đã khuất như còn chưa siêu độ, tấm lòng con 
cái vẫn chưa yên. Phận làm con phải khắc cốt ghi tâm 
như vậy.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

251

- 	 Một khi cha mẹ qua đời, phải kiêng giữ không làm 

chuyện phòng the, dứt bỏ hoàn toàn rượu thịt, 

tất cả người thân trong gia đình đều phải ăn chay 

ít nhất trong 49 ngày, chí thành tụng kinh niệm 

Phật, việc cúng tế chỉ được dùng rau quả. 

- 	 Người giàu có quyền thế, một khi gặp tang sự ắt 

có rất nhiều khách đến điếu viếng, cúng tế người 

chết, giết hại vật mạng nhiều không kể xiết. Vì 

thế, trước hết nên cho viết bốn chữ lớn “không 

cúng đồ mặn” dán ngay trước cửa. Nếu có người 

vẫn mang những đồ cúng như heo quay, gà luộc 

v.v... thì phải nhất quyết cự tuyệt.

- 	 Người xưa thọ tang cha mẹ, sau ngày tuần giáp 

năm mới bắt đầu ăn uống rau quả bình thường. 

Trong thời gian một năm thọ tang, cơm rau còn 

không muốn ăn, huống chi lại có thể thỏa thích 

với những món cao lương mỹ vị hay sao? Vì thế, 

người làm con nếu thực sự nghĩ đến công ơn cha 

mẹ thì để tang cha mẹ nên phát nguyện ăn chay 

trong vòng ba năm.

- 	 Những ngày lễ tiết, kỵ giỗ trong năm, nên hết 

lòng làm thiện tích phúc, hoặc tụng kinh, bố thí 

thức ăn, hoặc tạo tác thánh tượng, hoặc mua vật 

phóng sinh, nên tùy sức mà làm, nhưng nhất định 

không được giết hại vật mạng để cúng tế. 

- 	 Cha mẹ dù đã khuất, những ngày tưởng niệm, kỵ 

giỗ nên làm nhiều việc thiện, hồi hướng phước 

lành cho cha mẹ.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

252

- 	 Khi xây dựng hoặc tu sửa phần mộ cha mẹ, đối với 

công nhân xây dựng nên đợi xong việc rồi thưởng 

công bằng tiền xứng đáng, tuyệt đối không vì 

chiêu đãi họ mà giết hại vật mạng.

- 	 Trong nghi lễ cúng tế phần mộ tổ tiên, việc dâng 

cúng chỉ nên dùng lụa giấy, không được nghe 

theo người khác bày chuyện hiến tế vật mạng. 

Bậc thiên tử thờ phụng tổ tiên còn hạn định 

không quá bảy đời, ngoài ra các đời trước nữa đều 

chuyển vào thờ chung với tông miếu tổ tiên. Đối 

với thường dân cúng tế tổ tiên xa xôi đời trước mà 

bày chuyện giết hại vật mạng hiến tế, đó là lạm 

dụng lễ nghi tế tự. Huống chi phong tục cúng tế 

nơi phần mộ theo nghi lễ thời xưa vốn thật không 

có, nay dù có muốn tùy thuận theo người đời nay 

mà cúng kính, cũng đâu nhất thiết phải giết hại 

vật mạng? Người con hiếu biết thương yêu cha 

mẹ ắt phải lấy việc tự mình nỗ lực tu sửa đức hạnh 

làm chính, không thể tin theo những việc sai lầm 

như vậy. 

Những điều nên làm trong việc xây dựng

Trong việc xây dựng, lớn thì như thành quách, 
cung điện, dinh thự, nhỏ thì như mái tranh giậu trúc, 
chỉ riêng việc vận chuyển ngói gạch, vật liệu cũng 
đã gây họa lớn cho biết bao côn trùng kiến, dế... Xin 
đừng giết hại để khao đãi nhân công, khiến loài vật 
phải tan đàn xẻ nghé. Kẻ mê muội nghe qua lời này ắt 
phải sinh nghi, người có trí lo tu sửa vun bồi đức tốt.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

253

- 	 Việc tu sửa cung điện, đền đài, nhà cửa cho đến hết 

thảy những công trình xây dựng trong dân gian, 

nên chọn làm vào mùa đông, là lúc trăm loại côn 

trùng đều diệt mất.

- 	 Hết thảy cầu đường, tự viện v.v... nếu không liên 

quan đến Tam bảo, lợi ích cho đời sống của người 

dân thì không nên khởi công xây dựng, tu sửa.

- 	 Mỗi khi khởi công xây dựng thường có lệ dâng 

rượu cúng thổ thần, tốt nhất chỉ nên dùng rau 

quả.

- 	 Khai mở hoặc nạo vét tu sửa kênh rạch sông ngòi, 

theo lệ thường phải tát cạn nước ở nơi thi công. 

Người phụ trách trước đó nên có sự chuẩn bị, yết 

bảng cấm rõ ràng, tránh tình trạng dân cư quanh 

vùng thừa dịp nước cạn đến bắt cá tôm. 

- 	 Trong lớp bùn dưới sông có rất nhiều loài vật sinh 

sống như ốc, trai, sò, hến... Nếu lớp bùn ấy bị đưa 

ra khỏi nước sông, tất cả đều phải chết. Vì thế, nếu 

phải tu sửa, đắp đê ven sông, nên chọn một nơi 

chuyên biệt lấy đất [thay vì vét bùn dưới sông để 

đắp]. Nếu không thể làm được như thế, thì nên 

chú ý trong lúc thi công có nhìn thấy con vật nào 

liền tìm cách cứu vớt.

- 	 Tu sửa xây dựng phần mộ, phía trước nên chôn 

một tảng đá vuông lớn làm chỗ để đốt lụa giấy, 

nếu ngày sau quanh đó mọc đầy cỏ khô, có thể 

đốt giấy ở giữa tảng đá, cẩn thận không gây cháy 

lan. Nếu ở gần nhà dân, khi đốt giấy trước quan 

tài còn quàn tạm, càng phải hết sức thận trọng. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

254

- 	 Các loại thuyền bè bằng gỗ, bằng tre, khi dùng lâu 

dưới nước nhất định sẽ có các loại ốc bám vào bên 

dưới. Vì thế, trước khi có việc phải đưa lên cạn, cần 

chú ý gỡ sạch chúng ra thả xuống sông.

- 	 Khi đập phá tường rào cũ, hoặc đốn cây lớn, nếu 

thấy các loài rắn, rết, bọ cạp... bò ra, nên lưu ý dặn 

dò những người làm công hãy thả cho chúng đi.

- 	 Tháo dở nhà cũ, bên trong những kèo, cột, đòn 

tay v.v... thường có những chỗ gỗ mục, nhiều loại 

trùng, mối, mọt... sinh sống trong đó, không nên 

dùng ngay làm củi đốt. Đối với giậu tre, rào trúc... 

cũng tương tự như vậy.

- 	 Khi tôi vôi bằng cách cho vôi sống vào nước, nên 

chọn chỗ đất sạch, không có trùng bọ. Nên sử 

dụng nước lấy từ dòng chảy, không nên dùng 

nước trong các ao, vũng tù đọng, vì nước tù đọng 

thường có nhiều loại thủy trùng sinh sống trong 

đó.

- 	 Khi dùng bùn đắp vách, trong bùn thường có 

nhiều trùng nhỏ sinh sống. Thay vì vậy, nên chọn 

chỗ đất sạch, đào [bỏ lớp đất mặt, lấy sâu] xuống 

khoảng 6 tấc thì không có trùng, có thể dùng đất 

ấy nhồi thành bùn để sử dụng. Không được chọn 

những nơi gần ngòi rãnh, giếng nước đang sử 

dụng.

- 	 Chung quanh các khoảng sân rộng nên khai nhiều 

mương rãnh thoát nước để không có nước đọng, 

không sinh ra các giống thủy trùng.

- 	 Gạch, ngói, gỗ, đá dùng trong xây dựng, nếu chất 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

255

chứa ở nơi ẩm thấp sẽ có nhiều côn trùng nhỏ chui 

rúc vào sống. Khi sử dụng đến cần có phương tiện 

khéo léo để bảo vệ chúng.

- 	 Khi đắp bếp nấu ăn, nên dùng ba phần vôi khoáng, 

bảy phần bùn cát, trộn đều rồi đắp nền bên dưới, 

đặt bếp phía trên, như vậy thì về sau loài kiến sẽ 

không bò lên bếp.

- 	 Bếp cũ dùng lâu năm thường có kiến chui rúc bên 

trong. Khi tu sửa, đắp bếp mới, trước đó một ngày 

nên đập vỡ bếp cũ, để cho kiến bò đi hết rồi hãy khởi 

công đắp bếp mới.

- 	 Đòn tay bằng tre dưới mái tranh, ở những chỗ 

cong xuống vào mùa mưa thường đọng nước, 

nhân đó dễ sinh thủy trùng, nên dùng các đoạn 

tre thẳng chẻ ra tháp vào những nơi đó để hạn 

chế.

- 	 Những nơi gần bờ sông không được làm nhà vệ 

sinh, vì sợ những loài trùng nhỏ trong sông nếu 

theo nước vào sẽ chết trong phẩn uế.

- 	 Đối với việc ăn uống của nhân công khi xây dựng, 

tất nhiên rất khó để giảm bớt rượu thịt, nhưng 

nên dùng cá, thịt mua số nhiều ở chợ về ướp muối 

để dùng dần, [tránh được việc trực tiếp giết hại]. 

Những điều cần lưu ý khi sử dụng đồ chứa

Quan sát kỹ các loại đồ dùng để chứa đựng, [nếu 
có chứa nước thì] vào những tháng mùa hạ đều có 
nhiều loài trùng rất nhỏ sống trong đó. Một khi ngọn 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

256

gió bấc sang mùa vừa thổi đến thì tất cả đều bỏ mạng, 
không thể sống qua đến tiết đông lạnh giá. Tuy nhiên, 
đang khi vẫn còn được sống thì chúng cũng biết tham 
sống sợ chết chẳng khác chi con người, nên đừng cho 
rằng việc bảo vệ mạng sống những sinh vật nhỏ nhoi 
ấy chẳng có công đức gì. Nên biết, tuy thân hình lớn 
nhỏ có khác nhau, nhưng sự tri giác, cảm nhận của 
vạn loại sinh linh đều không khác. 

- 	 Hết thảy các loại lu, hũ, vò chứa để ngoài sân, nếu 

không dùng đến đều nên úp xuống để chúng 

không tích chứa nước bên trong, sinh ra thủy 

trùng. 

- 	 Trong bếp thường có nhiều kiến là do mùi hôi 

tanh của thức ăn mời gọi chúng đến. Nên dặn dò 

những người làm bếp phải luôn giữ cho nhà bếp 

thật sạch sẽ, đó là cách để tránh được việc giết 

kiến.

- 	 Các loại chén bát, mâm, nồi, chão... từng chứa qua 

dầu mỡ hoặc thức ăn tanh, không nên để ở những 

nơi thấp.

- 	 Khi cất rượu, người thợ thường dùng nước sôi 

tráng rửa vò rượu. Nếu thấy trong vò có tích nước, 

chắc chắn có thủy trùng, nên nghiêng đổ nước ấy 

vào sông, hồ trước khi cho nước sôi vào rửa vò. 

Nếu có những con nhện nhỏ sống trong vò, nên 

bắt chúng thả ra bên ngoài.

- 	 Loài muỗi rất ưa thích mùi rượu, thường chết 

chìm trong những nơi chứa rượu. Vì thế, các vò, 

hũ, bình đựng rượu đều nên đậy kỹ.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

257

- 	 Nước nóng, nước sôi không được đổ bừa lên 

những chỗ đất có côn trùng sinh sống hoặc bụi 

cỏ xanh tốt rậm rạp.

- 	 Trước khi pha trà, nên mang những bồn đồng, 

chậu gỗ... dùng trong việc pha trà rửa trong nước 

hồ, sau đó hãy cho nước sôi vào pha trà. 

- 	 Vào mùa hè, trên mặt than củi thường có nhiều 

loại trùng nhỏ sinh sống, nên mang ra phơi nắng 

[để chúng tránh đi] trước khi cho vào lò đốt.

- 	 Múc nước cho vào vò để cất rượu, tốt nhất nên 

dùng bát sứ màu trắng sạch.

- 	 Lần đầu tiên chứa nước mưa vào lu, vại... nên cho 

vào một ít than sạch đang cháy đỏ, như vậy sẽ 

không sinh trùng. Nếu đã lỡ sinh trùng rồi thì nên 

dùng một khăn lụa mỏng bọc quanh bên ngoài 

giỏ tre rồi nhẹ nhàng đặt giỏ vào nước, lấy nước 

bên trong giỏ ấy mà dùng sẽ không có trùng, cứu 

được lũ trùng không bị mang đi nấu nước pha trà.

- 	 Nước trong lu, vại... nếu có mùi hôi không thể 

dùng pha trà, gặp nơi sông, suối đều xa, đi lại 

không tiện, nên dùng giỏ tre bọc vải lụa mỏng 

chung quanh để lọc nước sẽ giảm thiểu được 

trùng trong nước, không phải vất vả ra sông ngay. 

Nếu làm thế vẫn không được, nên cho nước ấy 

vào một cái vại riêng rồi để mặc cho trùng sinh 

sống trong đó.

- 	 Các lu, vại chứa nước đã sinh trùng nhiều trong 

đó, nên đậy kỹ không cho nước mưa từ mái nhà 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

258

chảy vào, vì sợ khi mưa lớn nước tràn, thủy trùng 

bị cuốn theo ra ngoài sẽ chết.

- 	 Hộp thiếc, bình sứ... nếu trước đây từng dùng chứa 

các loại thức ăn, mùi vị chưa thể mất hết, vào mùa 

nắng nóng ắt phát sinh các loại trùng nhỏ, nên khi 

dùng không được rót nước sôi vào ngay, [nên rửa 

qua trước bằng nước lạnh].

- 	 Bình hoa, chén nước... đặt trên bàn, chỉ cần để qua 

vài hôm trong mùa nắng nóng là đã sinh trùng 

trong nước, vì thế không được mang đổ bừa ra 

đất.

- 	 Đèn lửa thắp trong mùa hè thường có rất nhiều 

loại bướm đêm, thiêu thân bay vào chết, nên làm 

một cái giá gỗ nhỏ có khung bao quanh đèn, 

dùng lụa cực mỏng phủ kín lại. Nếu không, có thể 

dùng một chụp đồng mỏng có lỗ thông khí che 

kín phía trên đèn. 

- 	 Khi chế tạo các vật dụng, đồ chứa bằng tre trúc, 

cây gỗ, nên dùng các loại xuyên tiêu, lưu hoàng 

cho vào nước đun lên luộc qua, sẽ tránh không bị 

mọt ăn vào trong.

- 	 Cán bút dùng vải xanh bọc kín sẽ không bị mọt 

ăn.

- 	 Các loại áo, mũ bằng lông cừu, lông chồn, chỉ cần 

treo ở nơi thoáng gió, không gần chỗ có phấn 

hoa dương liễu, không gần chỗ chứa lúa gạo, thì 

không bị mọt ăn.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

259

- 	 Áo dạ dùng sinh dụ

1
 xát vào sẽ không bị mọt ăn.

- 	 Các loại tre, trúc, cây gỗ, nếu muốn ngâm vào 

nước sông để tẩy rửa thì trước hết phải quan 

sát làm sạch những con vật nhỏ đang bám vào 

chúng. Khi ngâm dưới sông cũng không nên để 

qua đêm.

- 	 Các vật dụng, đồ chứa sau khi ngâm rửa xong 

[phải úp xuống cho khô ráo,] không được chứa 

đầy nước sông bên trong. 

Những điều cần lưu ý khi trồng cây

Hoa tươi rực rỡ khắp nơi, cỏ đẹp đầy sân xanh tốt, 
tĩnh tâm suy xét, đều có thể là nguyên nhân dẫn đến 
giết vật hại mạng, nhất là đến tiết thu mát mẻ thì càng 
xảy ra nhiều hơn nữa. Một khi nhìn thấy hoa thơm cỏ 
lạ, liền nghĩ ngay đến việc bày tiệc rượu đãi khách. Kẻ 
tham ăn thấy vậy đều hân hoan, còn loài vật thì do đó 
mà bỏ mạng!

- 	 Có đến một nửa số điền chủ dùng bùn sông bón 

ruộng, như vậy hại chết rất nhiều vật mạng. Nếu 

có thể thay thế bằng loại phân bón khác thì rất 

nên làm.

- 	 Những vùng ven biển, loài cáy sinh sống rất 

nhiều, người làm ruộng thường bắt lấy giã nát 

đem bón ruộng cho tốt lúa. Nếu có thể cấm được 

việc này thì rất nên ban lệnh cấm.

1 Sinh dụ (生芋): chúng tôi chưa tìm biết được cụm danh từ này có chỉ 
đến một loại thực vật đặc biệt nào không. Nếu hiểu theo nghĩa thông 
thường thì đây là củ khoai sọ để sống.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

260

- 	 Người trồng trúc thường dùng bùn sông bón lót 

cho tốt cây, không biết rằng bùn sông thật không 

tốt bằng tro ẩm. Hơn nữa, tro có thể làm xốp đất, 

còn bùn sông lại thường sinh ra các loài mối mọt.

- 	 Trúc vừa nảy mầm con, lúc muốn bứng trồng cần 

phải hết sức chú ý, vì vào mùa xuân thì dưới đất 

đâu đâu cũng có côn trùng. Khi muốn bứng dời 

các loại hoa cỏ đi nơi khác, cũng phải chú ý như 

vậy.

- 	 Các loại cây thân gỗ như hoa đào, hoa mai, cây du, 

cây liễu... thường sinh ra một loại sâu lông nhỏ. 

Nếu vào ngày tiết thanh minh, lúc nửa đêm dùng 

một cọng lúa ma

1
 buộc quanh thân cây thì sẽ rất 

ít hóa sâu.

- 	 Trên thân cây quế nếu dùng một nhánh mè buộc 

vào sẽ hạn chế không sinh mọt trong thân. 

- 	 Muốn chặt tỉa bớt cành nhánh um tùm trên cây, 

chỉ nên làm vào mùa xuân, mùa đông, không 

nên làm vào mùa hạ, mùa thu. Bởi vì vào mùa hạ, 

mùa thu, ở mặt sau của lá cây thường sinh các 

loại trùng nhỏ sống bám vào lá. Lá sinh nhiều thì 

trùng cũng nhiều, tỉa cành chết lá ắt trùng cũng 

chết.

- 	 Cây trong vườn có chim bay đến làm tổ, nếu ở 

những cành thấp sẽ rất dễ bị người làm hại, nên 

xua đuổi chúng đi, chớ để cho làm thành tổ. Nếu 

đã lỡ thành tổ rồi thì nên hết sức chú ý bảo vệ.

- 	 Khi dùng vại sành lớn cho bùn vào để trồng hoa 

1 Lúa ma: một loại cỏ thân bụi giống hệt lúa, cũng trổ bông như lúa 
nhưng không ăn được. 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

261

sen, trong bùn ấy có rất nhiều trùng nhỏ sinh 

sống. Vì thế không được để khô kiệt nước, cũng 

không được đổ bùn ấy ra bừa bãi [vì sẽ làm chết 

trùng].

- 	 Cây tường vi

1
 sau khi nở hoa thường có rất nhiều 

loại sâu nhỏ màu xanh bám trên lá, không nên cắt 

mang đi trồng.

- 	 Trên các đóa hoa cúc thường sinh ra loại trùng độc, 

chạm tay vào thì chảy ra chất dịch màu đỏ như 

máu, nên dứt hẳn thú chơi thưởng ngoạn này. Trên 

các loại rau quả nếu phát hiện có loại trùng này thì 

nên bỏ lại đừng thu hoạch.

- 	 Bùn đọng dưới đáy ngòi, rãnh, nếu dùng làm phân 

bón cho hoa cỏ, hoặc đắp vào gốc biển đậu, dưa, 

tiêu... các loại, vào mùa thu sẽ sinh ra rất nhiều 

loại trùng độc.

- 	 Tưới nước cho cây cỏ, không nên dùng nước có 

nhiều thủy trùng sinh sống trong đó.

- 	 Vườn rau ở gần hồ, nếu dùng nước hồ để tưới thì 

trước khi lấy nước nên khua động mặt hồ một lúc 

[để các loài thủy trùng kịp thoát đi].

- 	 Các nhà phong lưu chơi hoa thường ngâm lông gà, 

đậu thối rồi dùng nước đó thường xuyên tưới bón 

cho cây, không biết rằng trong nước ấy sinh rất 

nhiều trùng, một khi được tưới vào rễ cây, những 

con trùng ấy lại thu hút đàn kiến tìm đến, chẳng 

những làm hại rất nhiều vật mạng, mà cũng khiến 

cho cây hoa không phát triển tốt. Vì thế, nên dùng 

1 Tức cây hoa dâm bụt thường trồng làm bờ rào.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

262

một cái giỏ tre bọc vải lụa mỏng chung quanh, 

thả vào nước rồi múc nước trong giỏ mà tưới sẽ 

không có trùng. Mỗi lần dùng xong phải lấy giỏ ra 

khỏi nước treo lên ngay, không được ngâm trong 

nước.

- 	 Nước mưa chứa lại cũng thường sinh rất nhiều 

thủy trùng, lăng quăng trong đó, nếu dùng tưới 

cây cũng nên áp dụng cách lọc nước bằng giỏ tre. 

Muốn dùng nấu nước pha trà cũng phải lọc như 

vậy.

- 	 Các loại hoa thơm cỏ đẹp thường trồng với mục 

đích cùng người khác thưởng ngoạn, vì thế nên 

trồng ngoài sân vườn, không nên đặt ở khuôn 

viên bên trong nhà.

Những điều cần lưu ý trong phép dưỡng sinh

Thức ăn từ ngũ cốc, rau đậu vẫn đủ nuôi dưỡng 
thân thể lẫn tinh thần, không nên ăn nhiều các món 
thịt. Bao nhiêu bệnh tật đều từ nơi thức ăn vào miệng 
mà sinh ra, nhưng lý lẽ này những kẻ tham ăn không 
sao hiểu được. Họ chỉ biết quan tâm thỏa mãn vị 
ngon nơi ba tấc lưỡi, mà không nghĩ gì đến việc bảo 
vệ sức khỏe cho thân thể. Những người như thế thật 
đáng thương, nhưng [họ tự làm khổ mình nên dù chết 
cũng] không đáng tiếc, chỉ tội cho vợ con phải buồn 
đau khổ sở vì họ.

- 	 Theo phép dưỡng sinh thì không nên ăn thịt trâu, 

vì dễ làm tái phát bệnh cũ. Người bệnh sốt rét mới 

khỏi thì sau khi ăn có thể sẽ không ngồi dậy nổi. 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

263

Hơn nữa, ăn thịt trâu không nên uống rượu trắng 

hoặc ăn cùng với rau hẹ, hạt dẻ, do tính chất những 

thứ ấy ngược nhau.

- 	 Thịt chó có thể khiến người trúng độc, sinh ung 

nhọt. Phụ nữ có thai ăn thịt chó có thể sinh con 

không nói được. Ngoài ra, thịt chó không nên ăn 

cùng với ruột dê hoặc tỏi tây, tỏi ta.

- 	 Phụ nữ có thai ăn gan dê thì sinh con sau này nhiều 

bệnh, càng không thể ăn món này chung với thịt 

lợn hoặc với hạt tiêu. Ruột dê cũng không được ăn 

chung với mơ chua, đậu đỏ. Thịt dê không được ăn 

cùng với chả cá, sữa đông.

- 	 Bệnh sốt rét vừa khỏi ăn thịt lợn có thể tái phát, 

nếu ăn chung với thịt trâu, rau mùi có thể khiến 

cho đường ruột bỏng rát. Nếu ăn chung với kiều 

mạch, lúa mì có thể làm rụng lông mày, râu.

- 	 Người thích ăn thịt hươu nai, phần nhiều thân hình 

đều gầy ốm, túi mật nhỏ lại nên rất dễ kinh sợ. Mỡ 

hươu nai không được ăn chung với quả mơ, quả 

mận. Thịt hươu nai không được ăn chung với cá 

ngôi

1
 hoặc tôm.

- 	 Thịt thỏ ăn vào có thể gây yếu sinh lý. Phụ nữ có 

thai ăn thịt thỏ thì sinh con dễ bị sứt môi. Nếu ăn 

chung với thịt gà có thể gây bệnh lỵ, ăn chung với 

củ gừng có thể gây tiêu chảy, ăn chung với cải xanh 

sẽ làm tái phát bệnh cũ.

- 	 Thịt ngỗng, trứng ngỗng ăn vào có thể khiến cho 

1 Cá ngôi: một loại cá giống như cá niêm nhưng to lớn hơn, tên khoa 
học là Leiocassis longirostris.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

264

bệnh thành khó chữa. Không được ăn chung với 

các loại như thịt vịt nhà, vịt trời, thịt ba ba, quả hồ 

đào, vân nhĩ,

1
 tương đậu nành.

- 	 Gà có bệnh phong không được ăn chung với các 

món như tỏi tây, rau cải, quả nại.

2
 

- 	 Thịt chim trĩ ăn vào dễ sinh ung nhọt, phát bệnh trĩ, 

người có bệnh về máu huyết chữa lâu không khỏi 

phải hết sức thận trọng không nên ăn. Không được 

ăn cùng với các món như cá giếc, cá trống, nấm 

rơm, quả hồ đào.

- 	 Phụ nữ có thai ăn thịt gà với cơm nếp thì đứa con 

sinh ra dễ bị giun sán trong ruột. Trứng gà ăn chung 

với cá chép thì sinh con ra dễ bị ung nhọt. Thịt gà ăn 

chung với cá tươi thì sinh con dễ bị câm điếc. Trẻ con 

thường ăn trứng vịt thì xương cẳng chân dần dần 

mất độ cứng, ăn nhiều tôm thì xương cẳng chân dần 

cong lại, đi đứng khó khăn.

- 	 Phụ nữ có thai ăn óc chim sẻ thì sinh con hay bị 

quáng gà, nếu hòa với rượu để ăn thì đứa con về 

sau mắc bệnh đa dâm, nếu ăn với tương đậu nành 

thì đứa con về sau dễ bị nhiều nốt tàn nhang trên 

da. Ngoài ra, không được ăn chung với quả mận.

- 	 Thịt ba ba rất độc, tương truyền trong loài này có 

nhiều con do rắn đỏ hóa thành. Phụ nữ có thai ăn vào 

thì sinh con cổ ngắn đầu rụt. Ngoài ra, không thể ăn 

chung với các loại thịt gà, trứng gà, rau dền.

1 Vân nhĩ: hay mộc nhĩ trắng, một loại nấm ăn được giống như nấm mèo 
(mộc nhĩ đen) nhưng có màu trắng.

2 Quả nại: trái cây thuộc loại táo tây. 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

265

- 	 Phụ nữ có thai ăn nhiều cua, khi sinh thai nhi 

thường nằm ngang mà ra, nếu ăn nhiều cá chình, 

cá chầy, lươn thì đa số trường hợp sẽ sinh khó. Nếu 

ăn trứng vịt cùng với quả dâu, khi sinh thường bị 

thai ra ngược.

- 	 Cá nóc là món ăn cực độc, vĩnh viễn không nên ăn.

- 	 Ăn cá cháy nhiều dễ bị nhiễm ôn dịch, ăn nhiều cá 

đao dễ sinh chứng nóng nhiệt hóa đàm, sinh ghẻ 

lở, ăn nhiều tôm dễ sinh ung nhọt, phong động, ăn 

nhiều cá trê dễ phát bệnh nóng nảy bồn chồn. Đó 

đều là những món ăn trong loài thủy tộc không có 

lợi cho người. 

- 	 Cá chép không được ăn chung với thịt chó, trứng 

cá chép không được ăn chung với gan lợn, cá trích 

không được ăn chung với rau quỳ, tỏi tây. Cá trống 

không được ăn chung với kiều mạch, lúa mì. Cá lư 

không được ăn chung với sữa đông. Cá giếc không 

được ăn chung với gan lợn, thịt gà, thịt chim trĩ, cải 

xanh, đường cát. Những kiêng kỵ ấy đều là do các 

món ăn này có tính chất tương phản nhau.

Những điều cần lưu ý trong hành xử

Mọi sự tốt đẹp trên thế gian này, cần phải lấy sự 
phương tiện khéo léo giúp người làm điều trước nhất. 
Ngày nay nếu để mắc vào lỗi lầm, lại đợi sang năm sau 
sửa chữa, thật chỉ tiếc rằng thời gian thấm thoát qua 
nhanh không chờ đợi. Cho nên, hết thảy mọi lời nói 
việc làm trong ngày đều nên suy xét làm sao để luôn 
mang lại lợi ích lâu dài cho người sau và phát huy hơn 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

266

nữa chỗ sáng suốt tốt đẹp của người đi trước. [Lấy ví 
dụ như] phương tiện bảo vệ sự sống vốn không giới 
hạn, chỉ do nơi mỗi người tùy cơ duyên mà tự mình 
nỗ lực.

- 	 Trên đường dài dùng sức lừa sức ngựa, chốn nông 

thôn bò kéo trâu cày, nên chú tâm đến sự lao nhọc 

của chúng mà giữ cho vừa phải, cũng như cần lưu tâm 

đến sự nóng bức hay rét lạnh, đói khát của chúng. 

- 	 Cá tôm nhảy lên khỏi nước, kẻ si mê trông thấy liền 

nghĩ ngay đến việc giăng lưới bắt lấy. Người có đức 

hiếu sinh ắt phải nghĩ cách sao cho chúng được 

trở lại trong nước, lại xem như vừa cứu được người 

thân của mình thoát nạn, phải giấu kỹ không để 

cho người khác biết, [vì sợ rằng họ tìm cách bắt lại.] 

Nếu gặp người muốn lưới bắt chim, cũng phải tìm 

cách cứu vớt như vậy.

- 	 Vào mùa thu ruộng đất khô kiệt, chỉ còn những chỗ 

vũng sâu đọng lại đôi chút nước, cá tôm tụ lại trong 

đó nhiều không kể xiết, thảy đều đợi chết khi nước 

kiệt. Nhìn thấy tình cảnh khốn cùng của chúng, 

nên cố sức cứu vớt hoặc bỏ tiền thuê người cứu 

vớt, [mang chúng đến những nơi có nước,] chính là 

việc làm tu tích phước đức. Mỗi khi ra khỏi nhà, tốt 

nhất là nên dự trù mang theo một cái gáo nhỏ [để 

khi gặp thì có thể vớt lấy tôm cá trong vũng nhỏ].

- 	 Ven bờ sông nếu nhìn thấy những con ốc có thể 

đưa tay xuống bắt dễ dàng thì nên vớt lấy ném ra 

giữa dòng [để tránh cho chúng khỏi bị người khác 

bắt].



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

267

- 	 Vào mùa nắng nóng, sau mỗi cơn mưa nếu thấy 

trong sân có nước đọng phải lập tức làm khô ngay 

[để tránh sinh trùng trong đó].

1

- 	 Trong những tháng mùa hè, bùn đọng dưới ngòi 

rãnh có vô số trùng nhỏ tụ tập trong đó, một khi 

trải qua nắng nóng đều phải chết thảm không 

đường tránh né, nên tìm cách che chắn.

- 	 Vào mùa hè, khi mang phơi những món có trùng 

mọt, nên bắt đầu mang ra phơi từ sáng sớm, để khi 

nắng nóng lên dần dần thì trùng mọt có thể tìm 

đường thoát ra.

2
 

- 	 Khi vất bỏ những đồ vật đã hư thối, nên vất ở nơi 

không có ánh nắng chiếu vào.

- 	 Vào mùa hè, tổ chức ăn uống ban đêm thì có rất 

nhiều bướm đêm, thiêu thân sẽ bay vào ngọn đèn 

mà chết. Vì thế, nếu mở tiệc nên bắt đầu từ sau trưa 

và chấm dứt trước khi trời tối.

- 	 Sau mỗi bữa tiệc, những thức ăn rơi rớt trên mặt 

đất thường sẽ hấp dẫn bầy kiến tìm đến. Vì thế, khi 

bày tiệc nên chuẩn bị sẵn vật chứa thức ăn thừa để 

cho tất cả vào đó. Nếu không, ngay sau khi khách 

vừa ra về phải lập tức quét dọn sạch sẽ mặt đất, 

tuyệt đối không để qua đêm.

- 	 Trong mùa hè, khi dùng các loại trái cây, những thứ 

1 Vì nước đọng sẽ sinh trùng, sau đó chắc chắn phải chết khi nước 
khô.

2 Nếu đợi khi nắng lên cao mới mang ra phơi, hơi nóng trực tiếp sẽ làm 
những con trùng chui rúc sâu vào trong để trốn, tiếp đó gặp nắng 
ngày càng nóng hơn, chúng phải chịu chết mà không thể thoát ra 
được.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

268

mà vỏ và hạt có vị ngọt đều không nên vất bừa bãi 

trên đất.

-	  Vào mùa nắng nóng, khi ướp cá thịt phải đủ lượng 

muối. Khi chế biến thịt khô có ướp rượu, nên dùng 

loại rượu có độ cồn cao.

- 	 Khi thu thập giấy vụn để đốt đi, trước tiên phải xem 

kỹ trong đó có trùng kiến hay không và làm sạch đi 

trước khi đốt.

- 	 Khi đi đường thấy kiến tụ tập trên đường nên 

chỉ cho người khác thấy [để khỏi giẫm đạp]. Nếu 

muốn bỏ thức ăn cho chúng, nên chọn chỗ vắng 

vẻ không ngăn trở người đi đường.

- 	 Trong sân nhà phát hiện có nhện giăng lưới, không 

nên dùng tay phá đi.

- 	 Người thực sự có đức hiếu sinh, khi thấy trong 

mùng người khác có muỗi đã cắn no máu thì tự 

mình lặng lẽ đến xua nó thoát đi nơi khác.

1

- 	 Người có đức hiếu sinh, tự mình tuy không làm tổn 

hại vật mạng, nhưng một mai khi đã qua đời cũng 

không thể biết chắc con cháu sau này có làm theo 

như mình hay không. Vì thế, người tu tập hướng 

thiện thì khi tuổi cao sức yếu nên chuẩn bị di chúc 

để lại, dặn dò con cháu về sau phải giữ giới không 

giết hại, tu tập tâm từ, vĩnh viễn không được cúng 

tế bằng các món cá thịt.

1 Chúng tôi có lược bỏ hai điều trong nguyên tác theo sau điều này, vì 
nội dung không còn phù hợp với kiến thức khoa học hiện nay.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

269

Những điều cần lưu ý trong lời nói

Cầm thú muôn loài vào lúc bị giết hại cắt xẻ, tiếng 
kêu thét bi ai thật đáng thương biết bao. Loang loáng 
bóng dao vung, sôi sục nồi nước nóng, những nhục 
hình ấy bày ra trước mắt mà không có cơ hội để nói 
lên dù chỉ một lời biện bạch. Có thể hình dung những 
con vật ấy hẳn trong đời trước, có miệng mà chưa từng 
nói ra một điều gì hiền thiện tốt đẹp [nên nay mới phải 
chịu quả báo như thế]. Nay ta đã thấy nỗi oan khuất 
đến như thế của muôn loài, thì mở miệng ra phải hết 
sức lưu tâm nói lời giúp đỡ, cứu vớt cho muôn loài.

- 	 Người có đức hiếu sinh, mỗi khi giúp việc bên 

cạnh chủ nhân, không nên đề cập đến những 

việc như ăn món này tốt [cho sức khỏe] hoặc món 

kia không tốt, khiến cho chủ nhân vì lưu tâm đến 

chuyện ăn uống [mà giết hại vật mạng].

- 	 Người giữ giới không giết hại thì phải lưu tâm 

không bàn nói đến những việc đào sông khơi 

rạch, tu sửa miếu thờ tà thần ác quỷ, hoặc khuyên 

người cúng tế quỷ thần, khuyến khích giao du với 

quan lại, hoặc tu sửa ruộng vườn, bởi đó đều là 

những việc dẫn đến giết hại nhiều vật mạng. 

- 	 Người thấu hiểu lý nhân quả thì tuyệt đối không 

nói ra những lời như người này có đức hiếu sinh, 

lẽ ra phải trường thọ nhưng lại chết yểu, người 

kia thường giết hại, lẽ ra phải chết yểu nhưng lại 

trường thọ, người này ăn mặn nên khí lực thân 

thể tráng kiện, người kia ăn chay nên hình dung 

tiều tụy gầy ốm...



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

270

- 	 Cha mẹ hoặc người thân có bệnh, nên mời thầy 

thuốc giỏi đến điều trị, đồng thời khuyên người 

bệnh phải chuyên tâm niệm Phật, đừng bày vẽ ra 

những chuyện như bói toán, cầu đảo quỷ thần. 

- 	 Khi gặp người có bệnh, nên đem lý lẽ chân chánh 

mà khuyên giải an ủi, không được nói những lời 

như nhà kia nhờ cầu đảo mà được sống, nhà nọ vì 

không cầu đảo mà phải chết...

- 	 Các phương thuốc trị bệnh mà phải giết hại vật 

mạng để bào chế thì không truyền bá cho người 

khác. Cho đến những phương pháp ươm hoa 

trồng cây mà gây hại đến vật mạng cũng không 

được lưu truyền.

- 	 Những người làm nghề nghiệp giết hại vật mạng, 

cho dù thấy họ đang lúc phát đạt giàu có cũng 

nên lựa lời khuyên họ đổi nghề, đừng bao giờ 

khen ngợi rằng làm nghề ấy là tốt đẹp.

- 	 Thấy người khác làm việc phóng sinh phải hết sức 

ngợi khen tán thán, tạo điều kiện giúp họ hoàn 

thành việc tốt đẹp ấy, không được nói ra những 

lời gây cản trở, khiến họ phải thối chí mà đánh 

mất đi tâm hiền thiện.

- 	 Trước mặt người thân, không được nói mình 

thích ăn thịt con vật này hoặc con vật kia. Lúc 

gặp người đầu bếp đang giết mổ, không được 

nói những lời chỉ bày như con vật này phải mổ 

như thế này, con vật kia phải mổ thế nọ...



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

271

- 	 Thấy nghe những việc ăn uống thịnh soạn của 

nhà giàu sang, không được nói ra những lời ưa 

thích, vui mừng.

- 	 Trên đường đi gặp những con vật sắp bị giết, dù 

là giống loài trên cạn dưới nước, đều nên khởi tâm 

thương xót cứu giúp như nhau, đừng phân biệt 

nặng nhẹ, tốt xấu, giá cả cao thấp.

- 	 Người có đức hiếu sinh khi trò chuyện với người 

khác đừng bao giờ nói ra những lời như: chỗ kia 

dưới sông nhiều cá, chỗ nọ trong rừng nhiều 

chim, hoặc ở nơi ấy có bán con vật ấy...

- 	 Những nơi nhà cao, miếu hoang phát hiện thấy 

có chim sẻ đến làm tổ đẻ trứng, phải đặc biệt lưu 

tâm bảo vệ. Cũng không được nói cho trẻ con 

biết rằng trên cây kia hoặc ở chỗ nọ có ve, bướm, 

chuồn chuồn... 

- 	 Nếu gặp các loài vật như rắn rết, thằn lằn, ong, 

sâu độc, không được nói cho người khác biết nơi 

đã gặp chúng. Gặp các loài kiến độc tụ tập, cũng 

không được chỉ nơi ấy cho người khác biết.

- 	 Các phương thuốc độc để giết cá, giết chuột, phải 

thận trọng không được chỉ bày cho người khác. 

Nếu nhìn thấy ở đâu, phải tìm cách tiêu hủy ngay. 

Đối với các loại sách bài bác, hủy báng Phật pháp 

cũng vậy.

- Người có đức hiếu sinh thì không khuyến khích 

người khác nuôi dưỡng những loài vật như gà, vịt, 

dê, lợn, chim ưng, mèo, chó săn... cũng như tất cả 

những loài vật làm hại đến loài khác.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

272

Bàn về sự khuyến khích, khuyên bảo

Họ Cừ1 hổ thẹn vì chỉ có riêng mình là người quân 
tử,2 vua Thuấn nguyện được cùng mọi người trong 
thiên hạ làm việc thiện. Người phát tâm cứu nhân độ 
thế, quý ở tấm lòng bao dung rộng khắp, dù ở đâu 
cũng khiến cho nhiều người khác phải cảm động. Nếu 
chỉ dựa vào sức riêng của mỗi một mình, thì dù mỏi 
miệng cũng chỉ uổng làm người khác điếc tai, không 
tác dụng gì. Nếu có thể khiến cho nhiều người cùng 
tin nhận rồi tiếp nối khuyên bảo người khác nữa, thì 
sự khuyên bảo dẫn dắt mới có hiệu quả, nhân đó mà 
không cần phải gắng gổ quá sức.

- 	 Người có đức hiếu sinh, nếu được giữ địa vị ở gần 

bậc vua chúa, nên thường đem lẽ nhân từ khuyên 

nhủ, khuyến khích việc thôi dứt binh đao, mở 

mang văn nghiệp, giảm nhẹ thuế khóa lao dịch, 

ban chiếu ra khắp thiên hạ, mỗi phủ mỗi huyện 

đều lập ao hồ làm chỗ phóng sinh, khắc bia đá lưu 

1 Họ Cừ: tức Cừ Bá Ngọc, tên thật là Cừ Viện (蘧瑗), hiệu Bá Ngọc (
伯玉), làm quan Đại phu nước Vệ thời Xuân Thu, trải qua 3 triều vua 
là Vệ Hiến Công, Vệ Tương Công và Vệ Linh Công. Cừ Bá Ngọc nổi 
tiếng hiền đức, sau khi mất được ban tên thụy là Thành Tử (成子).

2 Câu này có lẽ lấy ý từ câu chuyện Cừ Bá Ngọc đi ngang cửa cung Vệ 
Linh Công trong đêm khuya vẫn dừng lại xuống xe theo đúng nghi 
lễ. Phu nhân của Vệ Linh Công chỉ nghe tiếng xe dừng trong đêm mà 
đoán là ông. Vệ Linh Công cho người dò hỏi quả nhiên đúng vậy, liền 
giả vờ nói với phu nhân: “Nàng đoán sai rồi.” Phu nhân Vệ Linh Công 
liền nói: “Xin chúc mừng Chúa công. Thiếp vẫn tưởng nước Vệ chỉ 
có duy nhất Cừ Bá Ngọc là người hiền, không ngờ còn có người thứ 
hai cũng hiền đức như ông ấy.” Vệ Linh Công liền cười, nói ra sự thật.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

273

lại để muôn đời đều biết mà không thay đổi.

- 	 Bạn bè thân hữu lên đường nhậm chức cai quản ở 

các địa phương, nên khuyên bảo có phương án dự 

trù áp dụng ngay khi đến nơi, đó là ban hành lệnh 

cấm giết mổ chó, trâu; nếu địa phương ấy có sông 

dài đầm rộng, nên thiết lập ngay các ao phóng 

sinh, khuyến khích người dân khắc bia đá đặt nơi 

ấy để bảo tồn vĩnh viễn.

- 	 Đối với miếu thờ các loại quỷ thần hưởng sự cúng tế 

bằng máu thịt, ở những nơi mà người cầu đảo tế tự 

thường tụ họp đông đảo, nên khắc một bia đá dựng 

lên, nội dung nêu rõ những căn nguyên đọa lạc của 

quỷ thần, những lý lẽ sống chết đều có số mệnh, 

việc giết hại vật mạng cuối cùng phải thường mạng, 

hoặc dẫn lời Phật dạy, hoặc kể chuyện nhân quả báo 

ứng, để tất cả mọi người đều được xem thấy.

- 	 Tại những chỗ cổng thành, chùa chiền, miếu thờ, 

cùng những nơi có nhiều người qua lại, đều nên 

viết những lẽ nhân quả báo ứng, khuyên người 

không nên giết hại, niêm yết mọi người có thể nhìn 

thấy.

- 	 Vào những dịp mừng ngày sinh của bạn bè thân hữu, 

nên nhân đó khuyến khích họ mua vật phóng sinh, 

khiến cho việc ấy trở thành một thông lệ vĩnh viễn.

- 	 Những người cầu sinh con, cầu công danh sự 

nghiệp, đối với chỗ mong cầu chí thiết của họ, đều 

nên đem lẽ không nên giết hại mà khuyên bảo.

- 	 Những lúc đi chơi xa, đến nhà thân hữu, nên mang 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

274

theo để tặng họ một bản văn khuyến thiện, khuyên 

việc không giết hại.

- 	 Người ta đến lúc cùng khốn nguy cấp thường quay 

về với nguồn cội bản tâm của mình, lẽ ấy là đương 

nhiên. Vì thế, với những người có bệnh nên hết lời 

khuyên họ phải giữ giới không giết hại.

- 	 Khi đến nhà những người xem bói toán, nên 

khuyên họ đừng bảo người khác cúng tế cầu đảo.

- 	 Gặp những người làm nghề chế tạo khí giới, công 

cụ để giết hại vật mạng, nên lựa lời khuyên họ đổi 

nghề.

Bàn về sự trì tụng thần chú

Thần chú là mật ngữ của chư Phật, được truyền 
về phương Đông này, [là tinh túy trong kinh văn nên] 
thật rất đáng xem là quý báu như sữa đông, như đề 
hồ; là phương thần dược A-già-đà trị được muôn 
chứng bệnh, là chất cam lộ làm dịu mát trong rừng 
phiền não. Nếu tin nhận thọ trì chỉ một câu hay nửa 
bài kệ cũng đã có khả năng dứt trừ khổ não, cứu giúp 
khắp trong ba đường dữ. Không phải tốn kém nhiều 
tiền bạc mà cứu giúp sinh linh nhiều vô kể, vì thế nên 
phải lưu tâm thường trì tụng, đừng bỏ phí thời gian.

- 	 Sáng sớm vừa thức dậy nên trì tụng 7 lần bài kệ 

và chú không làm tổn hại côn trùng, sau đó mới 

đặt chân xuống giường bước đi, với sự tỉnh giác 

sẽ không giẫm đạp nhằm các loại côn trùng, kiến, 

gián... Bài kệ và chú như sau:



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

275

Tùng triêu dần đán trực chí mộ,
Nhất thiết chúng sinh tự hồi hộ.
Nhược ư túc hạ ngộ thương thời,1

Nguyện nhữ tức thời sinh Tịnh độ. 

Dịch nghĩa:

Sáng sớm đến chiều tối,
Nguyện muôn loài chúng sinh, 
Thảy thảy tự phòng hộ.
Chúng sinh nào vô tình, 
Bị giẫm đạp mất mạng,
Xin nguyện cho tất cả,
Đều sinh về Tịnh độ.
Án, địa lợi chi lợi ta bà ha.2

- 	 Người có đức hiếu sinh nên thường niệm danh 

hiệu Bảo Thắng Như Lai, cùng viết thần chú hộ 

sinh thả xuống những nơi sông, giếng, có thể 

giúp các loài côn trùng ở đó sau khi chết đều được 

sinh về cảnh giới lành. Thần chú như sau: 

1 Bài kệ này chúng tôi ghi theo nguyên bản Hán văn của An Sĩ toàn 
thư. Theo Sa-di luật nghi yếu lược tăng chú (沙彌律儀要略增註) , 
thuộc tập 60 của Tục tạng kinh, kinh số 1118 (tổng cộng có hai quyển), 
bắt đầu từ dòng thứ 10, trang 258, tờ a, quyển 2, thì câu kệ này là: 若
於足下喪身形 - Nhược ư túc hạ tán thân hình. (Nếu dưới chân tôi 
bị tan nát hình hài.) Nhiều bản văn khác cũng chép giống như câu này, 
hoặc theo Tỳ-ni nhật dụng thiết yếu (毗尼日用切要 - quyển 1) thì 
là: 若於足下喪其形 - Nhược ư túc hạ tán kỳ hình.

2 Câu chú này cũng được ghi theo An Sĩ toàn thư: 唵地利日(音支) 
利娑婆訶 - nhưng theo Tỳ ni nhật dụng thiết yếu (毗尼日用切
要), thuộc tập 60 của Tục tạng kinh, kinh số 1115, có một quyển, thì 
câu chú này là: 唵 逸帝律尼莎訶 - Án dật đế luật ni sa ha.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

276

“Án phọc tất ba la ma ni sa ha.”

- 	 Khi gieo trồng các loại ngũ cốc, nên lấy ra một 

thăng

1
 hạt giống, gia trì vào đó 21 biến thần chú, 

rồi trộn lẫn vào với số giống đem gieo, sẽ không bị 

trùng kiến ăn hạt giống, sau đó cũng không bị các 

nạn sâu rầy phá hại. Thần chú như sau: 

“Đa trịch tha, sa la bạt đề, na xà bà đề.”

- 	 Nếu là người có đức hiếu sinh, trong lòng rất muốn 

ăn chay nhưng do hoàn cảnh khó khăn mà không 

thể thực hiện được, thì trước khi ăn các món thịt cá 

nên tụng thầm ba lần câu chú này: 

  “Đa điệt tha, a nại ma a nại ma, a thị bà đa, a thị bà đa, 

na xá na xá, đà ha đà ha, bà phất bà phất, kha phiêu 

đa nhị, sa ha.”

- 	 Nhìn thấy người khác lưới cá, bắt chim, giết mổ loài 

vật, nên phát khởi tâm đại từ, trong lòng âm thầm 

niệm danh hiệu chư Phật, Bồ Tát, hoặc trì thần chú 

Đại bi, thần chú Vãng sinh, thần chú Chuẩn Đề... 

được lợi ích vô cùng. Có rất nhiều thần chú, không 

thể kể hết nơi đây.

Bàn về sự cảm thông đối với loài vật
Con người chúng ta chỉ một ngón tay bị ngập vào 

nước sôi, ắt đau đớn như toàn thân đều bị dao cắt, 
[huống chi lại ra tay giết hại vật mạng bằng cách đâm 
chém, cắt xẻ, nấu nướng đủ cách.] Quả báo của việc 
giết hại như thế thật khó lòng tránh khỏi, dù trải qua 
1 Thăng: đơn vị đong lường, bằng một phần mười của đấu, tương đương 

với khoảng 1 lít ngày nay.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

277

muôn kiếp vẫn phải đền trả đủ. Cho nên, một ý niệm 
giết hại vừa manh nha sinh khởi, phải lập tức mạnh 
mẽ hồi tâm ngăn chặn. Nỗ lực làm việc thiện phải 
như người đói khát [cần ăn uống], dần dần mới có thể 
trở nên hợp với đức nhân từ.

- 	 Người có đức hiếu sinh, muốn dứt trừ hẳn nghiệp 

giết hại, trước hết nên tĩnh tâm suy nghĩ về việc tất 

cả các loài vật khi mẹ con được ở bên nhau, đều 

quyến luyến thương yêu một phút không rời, so 

với tình mẫu tử bịn rịn khó dứt trong loài người 

cũng không có gì khác biệt. Suy nghĩ như vậy rồi, 

ắt tâm từ sẽ sinh khởi, [không thể nào xuống tay 

giết hại vật mạng].

- 	 Nên tĩnh tâm quán sát hết thảy các loài vật, miếng 

ăn thức uống thường không đủ, vất vả bôn tẩu 

khắp nơi chỉ cầu được no lòng, thật đủ điều khốn 

khổ. Lại nghĩ ví như chúng ta gặp phải những năm 

mất mùa đói thiếu, thật cũng khổ sở không khác gì 

chúng. Suy nghĩ như vậy rồi, ắt tâm từ sẽ sinh khởi, 

biết thương xót loài vật.

- 	 Lại tĩnh tâm quán sát loài vật, vào những lúc bị 

người đuổi bắt, hoặc kinh hãi trốn chạy, hoặc kêu 

thét đớn đau, thậm chí cố sức leo tường vượt rào, 

chui vào hang sâu, trốn ra đồng rộng, tìm đủ cách 

thoát thân. Nếu so với loài người chúng ta khi bị 

vua quan đuổi bắt, hốt hoảng kinh sợ, thật cũng 

không khác gì chúng. Suy nghĩ như vậy rồi, ắt tâm 

từ sẽ sinh khởi, biết thương xót loài vật.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

278

- 	 Lại tĩnh tâm quán sát loài vật, vào những lúc bị 

người mang ra giết mổ, hoặc ruột gan đã bị mổ 

tung mà đôi mắt còn mở trừng trừng căm hận 

không muốn nhắm, hoặc cổ họng đã cắt lìa mà 

tứ chi còn co giật đau đớn. Nếu so với con người 

chúng ta khi bệnh nặng sắp chết, những biểu 

hiện gắng gượng cuối cùng trước khi tắt hơi thật 

cũng không khác gì chúng. Suy nghĩ như vậy rồi, 

ắt tâm từ sẽ sinh khởi, biết thương xót loài vật.

- 	 Lại tĩnh tâm quan sát loài vật sau khi bị người 

giết mổ. Giết một con dê, ắt cả bầy dê đều khiếp 

sợ. Bắn một con chim, ắt cả đàn chim đều sợ hãi 

bay tán loạn. Nếu so với con người chúng ta, lúc 

bị nạn giặc cướp tràn đến thảm sát cả một vùng, 

nhìn thấy cha mẹ máu thịt vung vãi, hoặc thấy 

vợ con lần lượt bị bắt dẫn đi, nỗi đau đớn kinh 

sợ trong lòng thật cũng không khác gì chúng. 

Suy nghĩ như vậy rồi, ắt tâm từ sẽ sinh khởi, biết 

thương xót loài vật. 

Bàn về sự sám hối lỗi lầm

Đáng sợ thay [khi sinh ra trong] cõi Ta-bà uế trược. 
Ở cõi này, phàm phu thì điên đảo, hôn ám, si mê, lại 
thêm các duyên xấu ác ngày một mạnh mẽ hơn, trong 
khi các duyên lành thì ngày càng ít ỏi, nhỏ nhoi. Đau 
buồn sầu não thường vây phủ đến mức tưởng chừng 
như không sao chịu nổi.

Con người đời nay cứ mãi trì trệ lần lữa, quen 
theo thói cũ mà không chịu sám hối lỗi lầm, đợi đến 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

279

đời sau muốn sám hối e không còn cơ hội. Oán cừu 
gây tạo trước sau đều phải dần dần đền trả không sai 
chạy, xưa nay nào có ai tránh thoát được?

- 	 Người có đức hiếu sinh, khi gặp cảnh binh lửa 

can qua, giặc cướp nhiễu nhương, thấy xác chết 

nằm phơi khắp nơi, nên nghĩ rằng đó chính là 

do tội báo của việc giết hại mà thành. Lại nghĩ 

rằng chúng ta đây, đời này cũng như đời trước, 

đã từng tạo nghiệp giết hại chúng sinh như thế, 

ắt tương lai rồi cũng phải gánh chịu quả báo chết 

thảm phơi thây như thế. Nghĩ như vậy rồi liền lập 

tức sám hối. 

- 	 Khi gặp phải thời đói thiếu, nhìn thấy mọi người 

giành giật ăn nuốt lẫn nhau, nên nghĩ rằng đó là 

do việc tàn hại thiên nhiên vạn vật mà nay phải 

chịu quả báo là cảnh đói thiếu khổ sở như thế. Lại 

nghĩ rằng, mình cũng đã từng phạm vào nghiệp 

xấu ác như thế, trong tương lai ắt khó tránh khỏi 

rồi cũng sẽ phải chịu cảnh đói thiếu tương tàn 

như thế. Nghĩ như vậy rồi liền lập tức sám hối.

- 	 Nhìn thấy người khác gặp nạn lửa thiêu, hoặc bị 

chết đuối, người thân cốt nhục phải chịu chia lìa, 

nên nghĩ rằng đó chính là quả báo của những 

việc làm như lấp hang thú, phá tổ chim, luộc nấu 

chúng sinh trong nước sôi dầu nóng. Chính mình 

đã từng làm những việc như thế, nên trong tương 

lai nhất định cũng sẽ phải chịu cảnh như thế. Nghĩ 

như vậy rồi liền lập tức sám hối.

- 	 Nhìn thấy cảnh những người mẹ trẻ sinh con khó 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

280

khăn, cuối cùng mẹ con đều yểu mạng, nên nghĩ 

rằng đó chính là quả báo của những việc trước 

đây đã từng phá trứng hoại thai động vật. Lại nghĩ 

chính mình trước đây cũng có thể đã từng làm 

như thế, ắt sẽ phải chịu quả báo như thế. Nghĩ 

như vậy rồi liền lập tức sám hối.

- 	 Nhìn thấy cảnh những người bệnh tật, thân thể 

phải chịu muôn ngàn nỗi khổ, máu mủ nhơ nhớp 

khắp người, nên nghĩ rằng đó chính là quả báo 

của việc trước đây từng đánh đập hành hạ chúng 

sinh. Lại nghĩ rằng chính mình nếu từng làm như 

thế, một khi nghiệp báo đến ắt cũng không khỏi 

phải chịu như thế. Nghĩ như vậy rồi liền lập tức 

sám hối. 

- 	 Nhìn thấy những tù nhân chịu tội nặng nề, thân 

thể bị giam cầm trong lao ngục, suốt nhiều năm 

phải chịu gông cùm, nên nghĩ rằng đó chính là 

quả báo của việc trước đây từng giam nhốt hành 

hạ chúng sinh. Lại nghĩ rằng, trong những đời 

trước rất có thể mình cũng đã từng phạm tội như 

thế, ắt rồi cũng sẽ chịu quả báo như vậy không 

khác. Nghĩ như vậy rồi liền lập tức sám hối. 

- 	 Nhìn thấy những người bị cọp vồ, rắn cắn, hoặc 

treo cổ, uống thuốc độc tự vẫn, nên nghĩ rằng đó 

chính là quả báo của việc trước đây từng dùng 

dao gậy, thuốc độc bức hại chúng sinh. Lại nghĩ 

rằng, cũng không dám chắc chính mình ngày sau 

có thể không gặp những quả báo như vậy. Nghĩ 

như vậy rồi liền hết sức nỗ lực sám hối. 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

281

Bàn về sự phát tâm Bồ-đề

Mênh mang vô số cõi nước mười phương, hết 
thảy đều bao hàm trong tự tánh. Vì thế, chúng sinh 
còn chưa được cứu độ hết chính là do lỗi của ta. Muốn 
phát đại nguyện cứu độ khắp thảy chúng sinh trong 
Ba cõi, nhất thiết phải hướng tâm đến đại chúng hai 
cõi trời người, trải qua suốt nhiều đời nhiều kiếp cứu 
độ chu toàn. Hai chữ “phát tâm” có ý nghĩa rộng lớn 
vô cùng, hết thảy chư Phật đều hiển hiện rõ ràng 
trong đó.

- 	 Người phát tâm Bồ-đề, nhìn thấy loài vật khi ở 

trong thai mẹ phải chịu khổ não vô cùng. Một khi 

con thú mẹ bị giết, thú con cũng phải chết theo. 

Nhìn thấy như vậy, nên hình dung quán tưởng 

như đó là quyến thuộc của mình trong đời trước, 

liền phát thệ nguyện lớn lao sâu rộng: Nguyện ta 

sớm thành quả Phật, sẽ khiến cho hết thảy chúng 

sinh trong mười phương đều được hóa sinh từ 

hoa sen, không phải chịu muôn vàn nỗi khổ sở 

trong bào thai. 

- 	 Người phát tâm Bồ-đề, nhìn thấy loài vật mang 

lông đội sừng, xoay lưng hướng lên trời xanh, 

liền phát thệ nguyện lớn lao sâu rộng: Nguyện ta 

sớm thành quả Phật, sẽ khiến cho hết thảy chúng 

sinh trong mười phương đều đầy đủ ba mươi hai 

tướng tốt, tám mươi vẻ đẹp, uy đức oai nghiêm, 

hào quang chiếu khắp các cõi nước không cùng 

tận.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

282

- 	 Người phát tâm Bồ-đề, nhìn thấy loài vật bị giam 

nhốt trong lồng chậu, không được tự do, liền 

phát thệ nguyện lớn lao sâu rộng: Nguyện ta sớm 

thành quả Phật, sẽ khiến cho hết thảy chúng sinh 

trong mười phương đều có oai lực lớn, đi lại bay 

nhảy tự do tùy ý, biến hóa dạo chơi khắp mười 

phương không hề sợ sệt.

- 	 Người phát tâm Bồ-đề, nhìn thấy loài vật ngồi nằm 

trong phẩn uế nhưng cam tâm chịu đựng không 

oán thán, ăn uống không ngoài những món như 

cặn bã tấm cám, liền phát thệ nguyện lớn lao sâu 

rộng: Nguyện ta sớm thành quả Phật, sẽ khiến 

cho hết thảy chúng sinh trong mười phương đều 

lấy niềm vui trong thiền định làm thức ăn, có đầy 

đủ các món ăn ngon của cõi trời, tùy ý đều có 

đủ, lại được tự nhiên sinh ra trong lầu đài bằng 

bảy món báu, có đủ muôn vạn phước lành trang 

nghiêm không thể nói hết.

- 	 Người phát tâm Bồ-đề, nhìn thấy loài vật được 

nuôi ăn đó rồi mang ra giết đó, thường phải 

nơm nớp ôm lòng lo sợ hoảng hốt, liền phát thệ 

nguyện lớn lao sâu rộng: Nguyện ta sớm thành 

quả Phật, sẽ khiến cho hết thảy chúng sinh trong 

mười phương đều sống hiền hòa vui vẻ cùng 

nhau, đều thương yêu kính trọng lẫn nhau, thậm 

chí dù trong giấc mộng cũng không hề nảy sinh 

tâm niệm hiềm khích.

- 	 Người phát tâm Bồ-đề, nhìn thấy loài vật phải 

mang vác lôi kéo nặng nề để đền trả nghiệp báo 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

283

đã vay của người khác từ đời trước, liền phát thệ 

nguyện lớn lao sâu rộng: Nguyện ta sớm thành 

quả Phật, sẽ khiến cho hết thảy chúng sinh trong 

mười phương đều được tiêu trừ tất cả tội nặng 

trong nhiều đời, ngay cả đối với những kẻ mang 

nặng nợ nần thù oán cũng đều đối xử với nhau 

như thân bằng quyến thuộc. 

- 	 Người phát tâm Bồ-đề, nhìn thấy loài vật tuy phát 

ra được tiếng kêu mà không thể nói thành lời có 

ý nghĩa, cho đến lúc bị mang ra giết cũng chỉ biết 

kêu tiếng bi ai mà không thể cáo kiện khiếu nại gì, 

liền phát thệ nguyện lớn lao sâu rộng: Nguyện ta 

sớm thành quả Phật, sẽ khiến cho hết thảy chúng 

sinh trong mười phương đều có được trí tuệ và tài 

biện thuyết, có thể khéo léo phân biệt được đạo 

thế gian với đạo xuất thế gian.

- 	 Người phát tâm Bồ-đề, nhìn thấy loài vật khi bỏ 

mạng dưới mũi dao sắc, chỗ này kêu rống bi ai, 

chỗ kia máu phun ằng ặc, liền phát thệ nguyện 

lớn lao sâu rộng: Nguyện ta sớm thành quả Phật, 

đối với hết thảy chúng sinh trong mười phương, 

những ai đang phải chịu nỗi khổ binh đao ta đều 

cứu thoát tất cả, khiến cho đều được tuổi thọ đến 

vô cùng vô tận, thậm chí bên tai chẳng bao giờ 

còn phải nghe đến hai tiếng sống chết.

- 	 Người phát tâm Bồ-đề, nhìn thấy loài vật phải mẹ 

con chia rẽ, đôi lứa phân ly, liền phát thệ nguyện 

lớn lao sâu rộng: Nguyện ta sớm thành quả Phật, sẽ 

khiến cho hết thảy chúng sinh trong mười phương 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

284

đều được mẹ con đoàn tụ, vợ chồng chung sống 

đến đầu bạc răng long, thấu rõ được chuyện ân ái 

lứa đôi như gông cùm trói buộc.

- 	 Người phát tâm Bồ-đề, nhìn thấy loài vật bị chiên 

xào nấu nướng để phục vụ miếng ăn vào miệng 

cho con người, liền phát thệ nguyện lớn lao sâu 

rộng: Nguyện ta sớm thành quả Phật, sẽ khiến 

cho hết thảy chúng sinh trong mười phương 

đều được bốn đại trong thân điều hòa thích hợp, 

không có mọi sự khổ sở đau đớn, vĩnh viễn không 

còn ưa thích những món ăn bằng máu thịt chúng 

sinh, rốt cùng đều được trọn thành quả Phật. 



285

LỜI BẠT

Sách Vạn thiện tiên tư này chính là tác phẩm của 
Cư sĩ Hoài Tây,1 ông cố nội của tôi. Thuở còn trẻ, khi 
tôi xem lại mục lục trước thuật các sách khuyến thiện 
của ngài, trong đó thấy được sách Vạn thiện tiên tư và 
Dục hải hồi cuồng, bản gốc bị mất đã lâu, bản in cũng 
không còn thấy nữa. Tôi đã cố tìm nhưng không tìm 
được.

Trải qua hơn 30 năm sau, vào mùa đông năm Giáp 
Dần,2 tôi mới tìm lại được một bản in của sách Dục hải 
hồi cuồng, thật vui mừng như được viên ngọc bích quý 
giá. Tôi liền mang sách trình lên tiên sinh Nam Thôn, 
ông mừng rỡ lập tức cho tiến hành việc khắc bản in 
lại để lưu truyền rộng rãi. Nhưng khi ấy còn chưa tìm 
được sách Vạn thiện tiên tư nên trong lòng vẫn thường 
ưu tư lo lắng. 

Đến mùa xuân năm Ất Sửu,3 tiên sinh Hạ Mặc, 
là anh em với Lâm Giám Đường, mang một bản sách 
này đến tặng cho tôi, thật vui mừng như chính tự thân 

1	Cư sĩ Hoài Tây là hiệu của tiên sinh Chu An Sĩ.
2 Tức năm 1794. Tiên sinh Huệ Điền là cháu gọi tiên sinh An Sĩ bằng 

ông cố nội, nhắc đến mục lục của ông cố từ cách đó hơn 30 năm, tức 
là trước năm 1764 và đã ở vào độ tuổi có thể đọc sách. Từ đó có thể 
suy đoán vị này sinh ra trước năm 1764 khoảng 15 – 20 năm, tức vào 
khoảng thập niên 1740. Tiên sinh An Sĩ mất năm 1739, và người cháu 
này có thể chưa từng biết mặt ông cố.

3 Tức là năm 1805.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

286

được nhìn thấy Phật. Tôi nghĩ đến trước tác của tiền 
nhân, ngày nay đã tìm lại được đầy đủ, thật mừng vui 
không sao nói hết.

Nói đến việc giữ giới không giết hại, tuy là lời dạy 
của đức Phật, nhưng so với ý nghĩa “không nỡ lòng”1 
của nhà Nho chúng ta vẫn là chung một cội nguồn 
tâm niệm. Sách Vạn thiện tiên tư này khuyến khích, 
khuyên răn mỗi việc đều rõ ràng sáng tỏ, biện giải 
nghi ngờ mọi điểm đều chi ly cẩn trọng, quả thật hết 
sức tường tận đầy đủ. Nếu ai có thể làm theo ắt đạt 
được đức lớn, cùng một thể như trời đất, nếu người 
người đều làm theo, ắt có thể cùng một công dụng 
[với tâm đại bi] cứu độ cho hết thảy các loài chim, thú, 
cá, rùa... từ xưa đến nay. 

Nếu chưa được như vậy, nên chí thành sớm tối 
thường đọc sách này mà tự cảnh tỉnh, quán xét xem 
trong tấm lòng trắc ẩn của mình, lẽ nào không có chút 
áy náy băn khoăn [khi giết hại ăn thịt muôn loài] hay 
sao? Chỉ cần [có chút áy náy băn khoăn] như thế cũng 
đã là một sự hữu ích cho ta trên con đường hướng 
thiện. 

Tuy nhiên, lòng tôi vẫn luôn hy vọng người đọc sách 
này một khi đã tĩnh tâm quay lại quán xét, biết thương 
xót cho muôn loài đều tham sống sợ chết, liền so sánh 

1 Không nỡ lòng: Lấy ý từ lời dạy của Nho gia: “Kiến kỳ sinh bất nhẫn 
kiến kỳ tử, văn kỳ thanh bất nhẫn thực kỳ nhục.” (Đã thấy con vật 
sống thì không nỡ thấy nó phải chết, nghe tiếng nó kêu [bi thương] 
thì không nỡ ăn thịt nó.)



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

287

với khuynh hướng tâm lý của con người tìm về chỗ an 
ổn, tránh né chỗ nguy nan, nhân đó có thể cảm thông 
hiểu được. Ta đã không nỡ lòng làm tổn hại sinh mạng 
của loài vật, lẽ nào đối với đồng loại lại nỡ lòng gây tổn 
hại, khiến cho họ không đạt được chỗ mong muốn? Đại 
nguyện cứu giúp lợi lạc chúng sinh không nằm ở chỗ 
nghèo cùng khốn khó hay vinh hiển phú quý khác biệt 
nhau, mà chỉ là ở chỗ đối với nội dung sách này có sự 
khéo léo nhận hiểu tiếp nhận hay không mà thôi.

Vào mùa thu năm nay, có những vị thân hữu cùng 
chí hướng được nhìn thấy sách này, đều vui mừng 
cùng nhau đóng góp tiền bạc, dùng vào việc khắc bản 
in ra. Trải qua ba tháng thì việc in ấn hoàn tất. Thấy 
được tấm lòng ham thích làm điều thiện của các vị 
hiền nhân quân tử, ắt rằng ông cố nội tôi cũng sẽ mỉm 
cười nơi Tây phương Tịnh độ.

Năm Mậu Thìn, niên hiệu Gia Khánh  
năm thứ 13,1 ngày 16 tháng Chạp,  

cháu cố nội là Huệ Điền  
cúi lạy trăm lạy,  

kính cẩn đề lời bạt

1 Tức là năm 1808.



288

PHỤ ĐÍNH
Lời tựa văn Giới sát phóng sinh

Đại sư Liên Trì thuở thiếu thời đã tinh thông lục 
nghệ,1 văn chương lưu truyền nổi tiếng khắp gần xa. 
Ngài khổ công nghiên cứu sâu xa giáo pháp cả Ba 
thừa,2 nắm được tông chỉ, đạt được chứng ngộ, siêu 
việt thường tình. Ngài dũng mãnh khoác áo giáp tinh 
tấn, sáng suốt nắm giữ bảo châu trí tuệ, hết sức xót 
thương những người còn mê muội nên đối với Giới 
luật lại đặc biệt lưu tâm răn nhắc nhiều nhất về giới 
không giết hại.

Hết thảy muôn loài mang máu huyết thần khí đều 
có tri giác cảm nhận, hết thảy những sinh vật động 
đậy bay nhảy đều cùng chung một thể tánh với ta. Để 
làm đầy bụng mình, có lẽ nào lại nên giết hại muôn 
vật? Trời cao sẵn đức hiếu sinh, thể theo đó nên dẫn 
dắt người còn lạc lối.

Ôi, tấm lòng trắc ẩn thì người người đều có, mà 
cái thảm cảnh cắt xẻ nấu nướng lại xảy ra rõ ràng ở 

1 Có 2 cách hiểu về lục nghệ. Một là chỉ sáu môn kiến thức được thời 
cổ đại xem là phổ thông, bao gồm: lễ (nghi lễ), nhạc (âm nhạc), xạ 
(bắn cung), ngữ (đánh xe), thư (văn chương chữ nghĩa) và số (toán 
pháp). Tuy nhiên, do ý câu tiếp theo nên chúng tôi nghiêng về cách 
hiểu thứ hai, cũng gọi là Lục kinh, chỉ sáu bộ sách mang tính giáo 
khoa cổ điển của Nho gia, bao gồm: Kinh Thi, Kinh Thư, Kinh Lễ, 
Kinh Nhạc, Kinh Dịch và Kinh Xuân Thu. 

2 Ba thừa: bao gồm Tiểu thừa (hay Thanh văn thừa), Trung thừa (hay 
Duyên giác thừa) và Đại thừa (hay Bồ Tát thừa).



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

289

khắp mọi nơi. Giam nhốt giết mổ muôn loài, xưa nay 
người ta vẫn luôn xem như chuyện thường tình, vần 
xoay giết hại vật loại, xem ra ta có khác chi loài cầm 
thú? Ong châm muỗi đốt còn sinh bực dọc, sao nỡ cắt 
xẻ băm vằm loài vật chẳng đoái thương? Phân thây 
xẻ thịt muôn loài rồi cho vào miệng làm no bụng, thử 
tỉnh tâm xét lại xem đức nhân của mình nằm ở chỗ 
nào? Thử nghĩ đến quả báo ngày sau, oán cừu đối 
mặt làm sao chối chạy? Một khi đã trôi giạt vào vòng 
xoáy mạnh được yếu thua, xoay vòng ăn nuốt lẫn 
nhau, ắt phải đi mãi theo đường vay trả, trả vay mà 
đắm chìm vĩnh viễn trong luân hồi sinh tử.

Vì thế, đức Như Lai đã thắp lên ngọn đuốc trí 
tuệ rực sáng giữa chốn trùng trùng u tối, cứu chúng 
sinh khổ đau thoát khỏi tám nạn, dạy người chấm 
dứt nhân giết hại, ắt không còn bị trói buộc vào 
nghiệp quả xấu ác. Thời nay giáo pháp ngày càng 
suy mạt, người ta đã từ lâu mê mờ quên mất lời dạy 
nhiệm mầu của đức Như Lai. Đại sư Liên Trì một 
mình quét sạch bùn nhơ năm dục,1 giảng rõ giềng 
mối nơi Ba cõi, trong biển âm thanh xướng lên [bài 
văn này như] con thuyền trí tuệ nguyện lực, cứu 
giúp người đang đắm chìm trong bể khổ, đưa hết 
thảy về nơi chân thật nhất như. 
1 Năm dục (ngũ dục): tức sự thích ý hài lòng khi được thỏa mãn năm 

giác quan, bao gồm mắt ưa thích hình sắc đẹp (sắc dục), tai ưa thích 
âm thanh êm dịu (thanh dục), mũi ưa thích hương thơm (hương dục), 
lưỡi ưa thích vị ngon (vị dục) và thân thể ưa thích sự xúc chạm mềm 
mại (xúc dục). Năm dục là nguyên nhân căn bản nhất đẩy con người 
lún sâu vào tội lỗi, chỉ vì muốn được thụ hưởng chúng. Vì thế, đạo 
Phật xem năm dục như bùn nhơ cần phải tránh xa thay vì buông thả 
phóng túng chạy theo.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

290

Ôi, ý chỉ tốt đẹp thay! Pháp vốn không phân đốn 
tiệm, chứng nhập rồi đều đạt cảnh giới chẳng phân 
hai; đạo vốn không chia thánh phàm, quan trọng nhất 
là đức tin sâu vững. Chỉ cần có thể vâng giữ làm theo 
giới không giết hại của thầy trao, rồi quán xét thật kỹ 
xem nguyên nhân khởi lên ý niệm giết hại trong lòng 
ta là từ đâu đến. 

Là từ tâm linh diệu nhận biết này chăng? Hay từ 
thân thể xương da máu thịt này? Nhưng gốc của tâm 
vốn là từ bi, do đâu khởi sinh ý niệm tàn độc giết hại? 
Thân thể xương thịt vốn không có thức rõ biết, sao có 
thể chứa đủ tham, sân? [Xét rằng khi] tâm rỗng không 
ắt lời khen tiếng chê đều không biết đến, nên sự ham 
thích mùi vị đó không do nơi thân xác thịt. Nhưng 
khi thân thể tịch lặng thì sự yêu thích hay ghét bỏ 
cũng không thể tự sinh khởi, nên chỗ muốn giết hại 
lại không thật do nơi tâm. 

Cả thân và tâm đều không phải chỗ khởi sinh, 
vậy trong đó [ý niệm giết hại] từ đâu mà đến? Cho 
nên biết rằng, cả thân và tâm vốn đều thanh tịnh, chỉ 
do từ lâu huân tập những điều huyễn hoặc mê vọng 
mà thành trói buộc. Đạt đến chỗ diệu huyền của bản 
thể thanh tịnh, ắt việc giữ giới [không giết hại] này 
chẳng còn do nơi ngoại cảnh; giải trừ được sự trói 
buộc che lấp của huyễn hoặc mê vọng, ắt lòng đại 
bi không còn bị ngăn ngại trong tâm. Nhập vào đại 
định, thành tựu quả Phật, đều do từ chỗ này.

Tôi thuở nhỏ từng được nghe lời dạy của Mạnh tử 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

291

rằng “Người quân tử tránh xa chốn bếp núc”,1 đó là 
do lòng từ hết sức thương yêu loài vật, [không muốn 
nhìn thấy sự giết hại]. Nay lại được đọc thêm bản văn 
Giới sát này của Đại sư Liên Trì, thật là một ý niệm lợi 
ích đến cả côn trùng, bảo vệ sự sống cho muôn vật. 
[Xem qua bản văn này rồi] liền dạy con cháu phải học 
lấy làm theo, lại mong mỏi có thể gìn giữ rộng truyền 
ra khắp mọi nơi.

Tứ tiến sĩ xuất thân,2 Quang lộc Đại phu,  
Thái tử Thái bảo,3 Lại bộ Thượng thư,  

Vũ Anh Điện Đại học sĩ,  
Tri chế cáo quốc sử điển chí tổng tài quán,  

người trấn Hải Ngu4 là Nghiêm Nột soạn5

1	Câu này trích từ sách Mạnh tử, chương Lương Huệ Vương thượng, 
tiết thứ 7. Nguyên văn đoạn này là: 君子之於禽獸也，見其生，不忍

見其死；聞其聲，不忍食其肉。是以君子遠庖廚也。- Quân tử chi ư 
cầm thú dã, kiến kỳ sinh bất nhẫn kiến kỳ tử, văn kỳ thanh bất nhẫn 
thực kỳ nhục. Thị dĩ quân tử viễn bào trù dã. (Người quân tử đối với 
cầm thú, đã thấy nó sống thì không nỡ nhìn thấy nó chết, đã nghe 
tiếng nó kêu [khi bị giết] thì không nỡ ăn thịt nó. Vì vậy nên người 
quân tử tránh xa chốn bếp núc.)

2 Theo quy chế thi cử áp dụng vào triều Minh, những người đỗ tiến 
sĩ được phân ra từ cao xuống thấp bao gồm: 1. Hàng Nhất giáp (3 
người) bao gồm Trạng nguyên (đệ nhất), Bảng nhãn (đệ nhị), Thám 
hoa (đệ tam) đều gọi chung là Tứ tiến sĩ cập đệ; 2. Hàng Nhị giáp 
(17 người) gọi là Tứ tiến sĩ xuất thân; 3. Hàng Tam giáp (80 người, sau 
tăng lên đến 130 người) gọi là Đồng tiến sĩ xuất thân. Như vậy, vị này 
đỗ tiến sĩ vào hàng Nhị giáp. 

3 Thái bảo là chức quan phụ trách dạy học trong cung. Thái tử Thái 
Bảo phụ trách dạy Thái tử học.

4	Hải Ngu (海虞): thuộc huyện Thường Thục, tỉnh Giang Tô.
5 Nghiêm Nột, tên tự là Mẫn Khanh, sinh năm 1511, mất năm 1584, 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

292

VĂN GIỚI SÁT PHÓNG SINH

Triều Minh, chùa Vân Thê, đất Cổ Hàng,  
sa-môn Chu Hoành soạn văn và chú thích1

1. Văn giới sát

Nhập đề:

Người đời ăn thịt cá, đều cho là chuyện đương 
nhiên, do đó mà phóng túng ra tay giết hại, tạo nghiệp 
oán cừu sâu nặng rộng khắp. Cứ thế lâu dần, đời này 
sang đời khác, tập mãi thành thói quen, đến nỗi tự 
mình không còn nhận biết đó là sai trái. Quả đúng 
như lời người xưa từng nói: “Thật đáng cho ta phải 
đau đớn rơi lệ, than tiếc khôn nguôi!” 

Những điểm mê muội cố chấp không hiểu đúng 
của người đời, có thể lược phân ra bảy điều trình bày 
dưới đây, còn ngoài ra nữa cũng có thể từ đó suy rộng 
ra mà biết được.

Giảng rộng:

Muôn loài có tri giác đều đồng một thể tánh, 

người huyện Thường Thục, tỉnh Giang Tô, sau khi mất được vua ban 
tên thụy là Văn Tĩnh. Ông đỗ tiến sĩ năm 1541, triều vua Minh Thế 
Tông, từng làm quan thăng đến các chức Lễ bộ Tả thị lang, Lễ bộ Hữu 
thị lang, Lại bộ Thượng thư.

1	Sa-môn Chu Hoành tức là Đại sư Liên Trì. Các chú giải của nguyên tác 
chính là phần giảng rộng, còn các chú thích cuối trang là của chúng 
tôi (người Việt dịch).



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

293

nhưng con người lại ăn thịt muôn loài là điều hết sức 
quái lạ. Sở dĩ không thấy đó là quái lạ, vì trong gia 
đình tập quen theo thói ấy đã nhiều đời, lối xóm láng 
giềng cũng bắt chước theo nhau lâu ngày thành tục 
lệ. Khi quen làm như thế đã lâu thì không còn biết 
là sai trái nữa, mà ngược lại cho là đúng đắn, hợp lý, 
làm sao còn có thể thấy đó là việc quái lạ? Nếu ngày 
nay có kẻ giết người rồi xẻ thịt mà ăn, mọi người ắt 
đều kinh hãi mà bắt lấy xử ngay tội chết. Vì sao? Đó 
là vì xưa nay không quen làm như vậy. 

Ví như việc giết người không bị nghiêm cấm, mọi 
người đều làm theo trong nhiều năm, ắt là khắp trong 
thiên hạ không khỏi đều thấy món thịt người bị đưa vào 
bếp nấu nướng! 

Cho nên mới nói rằng: “Hết thảy người đời đều 
làm theo nhau mà không biết là sai trái, thật đáng cho 
ta phải rơi lệ đau đớn, than tiếc khôn nguôi!”

Điều sai lầm thứ nhất:  
Mừng ngày sinh không nên giết hại

Cha mẹ sinh ra ta vất vả nhọc nhằn biết bao! Ngày 
ta bắt đầu có được tấm thân này, cũng chính là ngày 
cha mẹ phải bắt đầu đối mặt với khó khăn, đến gần 
hơn với cái chết. Cho nên, đây chính là ngày ta nên 
ăn chay, giữ giới không giết hại, rộng làm các việc 
lành, cầu cho cha mẹ nếu đã qua đời sớm được siêu 
thoát, nếu còn hiện tại được phước thọ tăng thêm. Sao 
có thể vội quên đi khổ nạn hiểm nguy của mẹ [trong 
ngày sinh ta] mà ra tay giết hại sinh linh, trên thì gây 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

294

nghiệp ác liên lụy đến mẹ cha, dưới lại khiến bản thân 
mình phải chịu nhiều bất lợi? 

Sai lầm này hết thảy người đời đều làm theo nhau 
mà không biết là sai trái, chính là điều thứ nhất thật 
đáng cho ta phải rơi lệ đau đớn, than tiếc khôn nguôi!

Giảng rộng:

Đường Thái Tông ngày xưa ở ngôi vua tôn quý, 
giàu có không ai bằng,1 nhưng vào ngày sinh còn 
không lấy làm vui. Điền chủ nghênh ngang2 chỉ bội 
thu mươi đấu thóc mà khách mừng đến chật cả nhà, 
yến tiệc liên tục nhiều ngày, thật không biết như thế 
thì có thể làm được gì?

Hiện nay cũng có những người vào ngày sinh tổ 
chức cúng dường chư tăng, trì tụng Kinh điển, làm 
các việc thiện, thật quý hóa tốt đẹp thay!

Điều sai lầm thứ hai:  
Mừng sinh con không nên giết hại

Người đời không có con thì buồn rầu, sinh được con 
thì mừng rỡ. Thế nhưng lại không chịu nghĩ đến việc 
hết thảy muôn loài cũng đều biết thương yêu con không 
khác gì mình.
1 Nguyên tác dùng “萬乘之主 - vạn thừa chi chủ” (làm chủ một vạn cỗ 

xe), có ý mô tả sự giàu có.
2 Nguyên tác dùng “田舍翁 - điền xá ông” để chỉ người điền chủ sở 

hữu đất ruộng nhưng cũng hàm ý quê mùa, thiếu tri thức. Bạch Cư 
Dị trong bài thơ Mua hoa (買花) có câu: “有一田舍翁，偶來買花處。” 
(Hữu nhất điền xá ông, ngẫu lai mãi hoa xứ. – Có một ông điền chủ 
[chẳng biết gì nhưng] ngẫu nhiên đi đến chỗ mua hoa.)



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

295

Mừng vui vào ngày con ta sinh ra, lại khiến cho con 
cái của loài vật phải chết, liệu có thể an ổn trong lòng 
được chăng?

Con cái vừa mới sinh ra, đã không biết vì nó tu 
tích phúc đức, ngược lại còn giết hại sinh mạng tạo 
nghiệp xấu ác, thật là quá sức mê muội.

Sai lầm này hết thảy người đời đều làm theo nhau 
mà không biết là sai trái, chính là điều thứ hai thật 
đáng cho ta phải rơi lệ đau đớn, than tiếc khôn nguôi!

Giảng rộng:
Xưa có người thợ săn, một đêm nọ uống rượu 

quá say, nhìn đứa con nhỏ của mình mà tưởng là con 
mang,1 liền mài dao giết thịt. Người vợ khóc lóc cản 
lại, nhưng anh ta không nghe, cứ việc mổ bụng làm 
thịt, xong để đó đi ngủ.

Sáng hôm sau, anh ta thức dậy gọi con trai cùng 
đi vào chợ bán thịt mang. Người vợ khóc nói rằng: 
“Đêm qua ông đã giết con rồi.” Người thợ săn nghe 
vậy thì ngã nhào xuống đất, ruột gan như bị ai xé 
nát! Than ôi, người và vật tuy rằng khác nhau, nhưng 
lòng thương con không khác, có thể nhẫn tâm giết hại 
được sao?

Điều sai lầm thứ ba:  
Ngày cúng giỗ không nên giết hại 

1 Con mang (con chương): một loài thú rừng giống con hươu nhưng 
nhỏ hơn nhiều.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

296

Những ngày cúng kỵ ông bà tổ tiên cũng như 
ngày giỗ những người thân đã khuất, hoặc các lễ tế 
xuân thu hai mùa trong năm,1 đều không được giết 
hại vật mạng. Muốn cầu phúc cho người ở cõi âm, 
lại giết hại vật mạng để cúng tế, chỉ làm tăng thêm 
nghiệp ác mà thôi. Ôi, [giết hại vật mạng để làm ra] 
bao nhiêu món ăn bày la liệt trên bàn, nhưng làm sao 
có thể gọi dậy nắm xương tàn của người chết từ chín 
suối về ăn? Thật vô ích mà lại gây bao họa hại, nên 
người có trí tuệ quyết chẳng ai làm như vậy.

Sai lầm này hết thảy người đời đều làm theo nhau 
mà không biết là sai trái, chính là điều thứ ba thật 
đáng cho ta phải rơi lệ đau đớn, than tiếc khôn nguôi!

Giảng rộng:

Có kẻ nói, Lương Vũ Đế lấy bột làm thành hình vật 
tế thay cho những con vật sống để cúng tế, người đời 
đều chê bai rằng như vậy là khiến cho tổ tiên không 
được hưởng rượu thịt. Than ôi, thịt cá chưa chắc đã là 
ngon quý, rau dưa không hẳn đã là kém cỏi. Đạo làm 
con đối với cha mẹ, điều quý nhất là phải thận trọng 
tu sửa bản thân, dù có chút thiếu sót trong cúng tế tổ 
tiên cũng vẫn là tốt đẹp, đâu nhất thiết mỗi khi cúng tế 
đều phải dùng máu thịt chúng sinh? Kinh Dịch có dạy 
rằng: “Cúng kính đơn sơ nhưng chân thành còn hơn kẻ 
1 Tục lệ Trung Hoa ngày xưa có hai lễ tế lớn trong năm vào mùa xuân 

và mùa thu. Việt Nam không có tục lệ này, nhưng có một số lễ tiết 
khác mà người dân thường cúng kính ông bà tổ tiên, như tục cúng 
rước ông bà trước giao thừa, hoặc cúng vào mồng năm tháng năm, 
rằm tháng bảy v.v... 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

297

giết trâu.” Bậc thánh nhân có dạy, nuôi vật để cúng tế là 
bất hiếu. Đâu nhất thiết mỗi khi cúng tế đều phải dùng 
máu thịt chúng sinh? 

Điều sai lầm thứ tư:  
Hôn lễ không nên giết hại

Người đời tổ chức các nghi lễ trong hôn nhân, từ 
khi dạm hỏi, nạp lễ... cho đến chính thức thành hôn, 
thật không biết đã giết hại bao nhiêu là vật mạng. 
Ôi, hôn nhân là khởi điểm của việc sinh con về sau, 
nhưng khởi đầu của sự sinh sản mà lại làm việc giết 
hại sự sống, thật là trái lẽ biết bao!

Hơn nữa, hôn nhân là việc tốt lành, nhưng trong 
ngày lành lại làm việc chẳng lành, giết hại loài vật, 
chẳng thấy đáng thương lắm sao?

Sai lầm này hết thảy người đời đều làm theo nhau 
mà không biết là sai trái, chính là điều thứ tư thật 
đáng cho ta phải rơi lệ đau đớn, than tiếc khôn nguôi!

Giảng rộng:
Người đời khi gặp hôn sự đều cầu chúc cho đôi 

vợ chồng được chung sống cùng nhau đến răng long 
đầu bạc. Mình thì mong cho được sống cùng nhau 
đến tận tuổi già, vậy các loài chim thú há lại mong 
chia lìa, chết sớm hay sao? Nhà có con gái gả đi thì 
ba đêm không ngủ được, vì nghĩ tưởng đến việc sắp 
phải chia lìa xa cách.1 Mình thấy việc chia lìa xa cách 
1 Câu này lấy ý từ lời nói của Khổng tử: 嫁女之 家，三夜不息燭，思相

離也 - Giá nữ chi gia, tam dạ bất tức chúc, tư tương ly dã. (Nhà có 
con gái gả chồng, ba đêm liền không tắt đuốc [đi ngủ], vì suy nghĩ 
đến việc sắp phải chia lìa.)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

298

là khổ, các loài chim thú phải xa nhau lẽ nào lại vui 
sao? Cho nên có thể tin được rằng, hôn nhân quả thật 
không nên giết hại vật mạng.

Điều sai lầm thứ năm:  
Đãi khách không nên giết hại

Trời đẹp cảnh đẹp, chủ nhà hiền thiện tiếp khách 
hiền lương, dù cơm rau đạm bạc cũng không ngăn trở 
niềm vui thanh nhã, đâu cần phải ra tay giết hại vật 
mạng sinh linh, cầu miếng ăn ngon ngọt béo bổ, no 
nê ca hát quanh bàn tiệc mà khiến muôn loài bị giết 
mổ phải oán hận gào thét bên dao thớt. Than ôi, nếu 
thật có tính người, sao có thể không thương xót? 

Sai lầm này hết thảy người đời đều làm theo nhau 
mà không biết là sai trái, chính là điều thứ năm thật 
đáng cho ta phải rơi lệ đau đớn, than tiếc khôn nguôi!

Giảng rộng:

Nếu biết rằng những món ăn bày ra trên bàn kia 
là có được từ những tiếng kêu gào oán hận bên dao 
thớt, ắt phải thấy rằng đã lấy sự đau đớn khổ sở cùng 
cực của muôn loài mà làm sự vui sướng khoái lạc cho 
mình, thì dù có gượng cho vào miệng cũng không thể 
nào nuốt trôi qua cổ! Có thể không đau buồn được sao?

Điều sai lầm thứ sáu:  
Cúng cầu an không nên giết hại

Người đời khi có bệnh tật liền giết hại vật mạng, 
cúng tế thần linh để cầu phúc cho mình, nhưng không 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

299

nghĩ đến việc mình cúng tế thần linh là vì muốn khỏi 
chết được sống, lại giết hại sinh mạng khác để mong 
kéo dài mạng sống của mình, thật không còn điều gì 
có thể trái nghịch lòng trời, ngược với lý lẽ hơn thế nữa.

Ôi, những người chính trực [sau khi chết mới] 
được làm thần, vậy lẽ nào thần linh lại có ý thiên lệch 
riêng tư? Mạng sống thật không thể kéo dài thêm 
[bằng cách ấy], nhưng nghiệp giết hại tạo ra thì còn 
đủ không mất, [nhất định phải đền trả. Không riêng 
gì việc cầu khỏi bệnh sống lâu,] hết thảy sự tế lễ cầu 
đảo tà thần ác quỷ để mong cầu những điều khác 
cũng đều như vậy.

Sai lầm này hết thảy người đời đều làm theo nhau 
mà không biết là sai trái, chính là điều thứ sáu thật 
đáng cho ta phải rơi lệ đau đớn, than tiếc khôn nguôi!

Giảng rộng:
Kinh Dược Sư dạy rằng: “Giết hại muôn loài 

chúng sinh để cúng tế dâng lên thần linh, hô gọi yêu 
ma quỷ quái, cầu xin ban phúc giúp đỡ cho mình, 
muốn tăng thêm tuổi thọ, rốt cùng đều không thể 
được.”1 

Cho nên nói rằng, sinh mạng thì không thể kéo 
dài, mà nghiệp giết hại gây ra thì còn mãi. Hết thảy 
những sự cầu đảo tà thần như giết hại vật mạng cúng 

1 Trích từ kinh Dược Sư Lưu Ly Quang Như Lai Bổn Nguyện Công Đức 
(藥師琉璃光如來本願功德經), được xếp vào Đại Chánh tạng thuộc 
Tập 14 kinh số 450 (1 quyển). Đoạn trích này nằm ở trang 408, tờ a, 
bắt đầu từ dòng thứ 7.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

300

tế cầu sinh con, cầu tiền tài của cải, cầu quan chức 
bổng lộc, ví như có được sinh con, được tài lộc, được 
quan chức, vốn đều là do nghiệp riêng của người ấy 
mà được, không phải do quỷ thần. Có những lúc ngẫu 
nhiên được thỏa nguyện, lại cho đó là có sự linh thiêng, 
nên niềm tin sai lệch càng thêm kiên cố, lại càng dốc 
lòng làm việc cúng tế như vậy nữa. Những kẻ rơi vào 
tà kiến quá nặng nề như vậy thật không thể cứu nổi, 
đáng thương thay!

Điều sai lầm thứ bảy:  
Mưu sinh không nên giết hại

Người đời chỉ vì miếng cơm manh áo mà chọn 
theo những nghề như săn bắn, đánh cá, hoặc giết mổ 
trâu, dê, lợn, chó... Nhưng theo sự quan sát của tôi, 
ví như không làm những nghề nghiệp ấy cũng có thể 
kiếm được cơm áo, chưa hẳn đã đến mức phải đói 
rét mà chết. Chọn nghề giết hại để mưu sinh, không 
khỏi bị thần minh trách phạt. Lại như theo nghề giết 
hại mà được giàu có, trăm người chưa từng thấy một! 
Nếu xét đến việc gieo nhân sâu nặng phải vào địa 
ngục, chịu nghiệp báo xấu ác trong nhiều đời sau, thì 
quả thật không gì ác hại hơn làm những nghề này. Vì 
sao phải khổ nhọc đeo đuổi mà không chịu tìm lấy 
một nghề hiền thiện khác để mưu sinh?

Sai lầm này hết thảy người đời đều làm theo nhau 
mà không biết là sai trái, chính là điều thứ bảy thật 
đáng cho ta phải rơi lệ đau đớn, than tiếc khôn nguôi!



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

301

Giảng rộng:

Chính tôi từng nhìn thấy một người làm nghề mổ 
dê, khi sắp chết bỗng kêu tiếng be be như con dê, một 
người làm nghề bán lươn, khi sắp chết chợt thấy trên 
đầu như bị lươn cắn rứt. Cả hai việc này đều xảy ra 
trong xóm nhà gần tôi, hoàn toàn không phải nghe 
theo truyền thuyết. Xin khuyên hết thảy mọi người, 
nếu gặp phải lúc không biết làm gì để sống, thà đi xin 
ăn. Nếu phải tạo nghiệp giết hại để mưu sự sống cho 
mình, thà nhịn đói mà chết còn hơn. Than ôi, có thể 
nào không dứt bỏ sự giết hại được sao?

Những gì trình bày trên là bảy điều hết sức phi 
lý, nhưng người đời lại rất thường làm. Người thông 
đạt xem qua, ắt phải thấy đều là những lập luận xác 
đáng. Ví như có thể răn ngừa được tất cả thì không 
còn gì tốt đẹp hơn. Bằng như chưa được vậy, cũng có 
thể tùy sức mà giảm dần, hoặc bỏ đi bốn năm việc, 
hoặc răn ngừa đôi ba việc... 

Bỏ đi một việc ắt tiêu trừ được một phần ác nghiệp, 
giảm một lần giết hại ắt bớt được một mối oán cừu. 
Ví như còn chưa thể ăn chay bỏ hẳn thịt cá, thì trước 
hết nên chuyển sang mua dùng những món được bán 
sẵn, tránh không tự mình ra tay giết hại, cũng giảm 
bớt được một phần tội lỗi. Biết nuôi dưỡng tâm từ ắt 
dần dần rồi cũng sẽ đạt được đến chỗ tốt đẹp. 

Mong sao những ai có duyên may gặp được bản 
văn này, sẽ chuyền tay nhau truyền rộng khắp nơi, 
thay nhau khuyến khích, khuyên bảo người đời. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

302

Khuyên được một người thôi giết hại tức là cứu sống 
được trăm vạn sinh linh. Khuyên đến mười người, 
trăm người, cho đến muôn ngàn vạn người thì âm 
đức thật hết sức lớn lao, quả lành không cùng tận. Chỉ 
cần có lòng tin chắc chắn làm theo, những điều này 
quyết không sai dối.

Thực hành giữ giới sát1

Mỗi năm nên viết đủ tên mười hai tháng dán lên 
tường nhà. Trong một tháng mà giữ được hoàn toàn 
không giết hại, thì bên dưới chỗ tên tháng ấy ghi vào 
mấy chữ “không giết hại”. Giữ trọn được một tháng 
không giết hại, đó là làm thiện được vào bậc hạ. Giữ 
trọn được một năm không giết hại, đó là làm thiện 
được vào bậc trung. Giữ trọn được một đời không 
giết hại, đó là làm thiện được vào bậc thượng. Giáo 
huấn được con cháu nhiều đời đều nối tiếp nhau giữ 
giới không giết hại, đó lại càng là bậc hiền thiện cao 
trổi trong những người hiền thiện.

Nguyện cho người người đều giữ giới không giết 
hại, nhà nhà đều bỏ thịt cá mà ăn chay, ắt chư Phật 
đều hoan hỷ, muôn vị thần linh gia hộ, chuyện binh 
đao chiến tranh sẽ nhờ đó mà vĩnh viễn chấm dứt, 
những hình phạt nặng nề không cần dùng đến, địa 
ngục trống rỗng không còn tội nhân, người người 
nhờ đó được mãi mãi xa rời biển khổ.

1 Tiêu đề phần này do chúng tôi thêm vào dựa theo nội dung, để người 
đọc tiện theo dõi.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

303

Lời nguyện sau khi giữ giới sát

Nếu có thể giữ trọn trong một tháng hoàn toàn không 
giết hại vật mạng, thì vào đêm cuối tháng ấy, hoặc sáng 
sớm ngày đầu tháng tiếp theo, có thể đến trước bàn thờ 
Phật, chí tâm lễ bái hình tượng Phật rồi khấn nguyện như 
sau:

“Đệ tử tên là... (khấn tên họ, pháp danh) ..., xin đem 
hết tâm thành quy y đức Phật A-di-đà ở thế giới Tây 
phương Cực Lạc. Đệ tử ngày nay vâng theo lời Phật 
dạy trước đây, thực hành giữ giới không giết hại, vừa 
trọn được một tháng. Nhờ công đức này, xin nguyện 
cho đệ tử được tiêu trừ tội lỗi nghiệp chướng, giải trừ 
mọi oán thù oan trái, căn lành tu tập ngày càng tăng 
trưởng, đến phút lâm chung được thân tâm an ổn, 
chính niệm rõ ràng, nhờ ơn Phật tiếp dẫn được sinh 
về cõi nước Cực Lạc, hóa sinh từ giữa hoa sen trong ao 
bảy báu, hoa nở liền được gặp Phật, chứng đắc pháp 
nhẫn vô sinh, được đầy đủ trí tuệ Phật, dùng thần lực 
lớn lao có thể khiến cho những chúng sinh trong nhiều 
đời trước từng bị đệ tử giết hại, cùng tất cả chúng sinh 
bị giết hại trong khắp mười phương, thảy đều được 
cứu độ giải thoát, thành đạo Vô thượng. Nay phát lời 
nguyện này, xin đức Phật từ bi xót thương tiếp nhận.”

Phát nguyện như trên rồi, tiếp đó niệm danh hiệu 
Phật một trăm lần, hoặc ngàn lần hay vạn lần, nhiều 
ít tùy ý. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

304

2. Văn phóng sinh

a. Toàn văn

Thường nghe rằng, điều quan trọng nhất ở thế 
gian là mạng sống, việc thảm thiết nhất trong đời là 
bị giết. Vì thế, khi bị bắt ắt phải tìm đường trốn chạy. 
Chấy rận còn biết né tránh cái chết, loài kiến, dế cũng 
biết tham sống nên gặp lúc trời mưa liền vội vã kéo 
nhau đi tránh. 

Sao con người lại có thể giăng lưới nơi rừng núi, 
đánh bắt dưới vũng sâu, tìm đủ mọi phương cách mà 
bắt lấy, cong khuất thì thả câu, ngay thẳng thì bắn 
tên, trăm mưu ngàn kế truy lùng lưới bắt? Khiến cho 
muôn loài phải kinh sợ hồn xiêu phách lạc, mẹ con 
chia lìa ly tán. Hoặc giam nhốt trong chuồng trong 
cũi, ắt cũng giống như người ở trong lao ngục; hoặc 
dùng dao đâm cối giã, ắt chẳng khác chi người chịu 
tội lóc thịt phanh thây. 

Hươu thương con [bị bắn], thè lưỡi liếm vết thương 
mà ruột đứt thành từng đoạn. Vượn sợ chết, xa trông 
thấy bóng cung tên mà hai dòng lệ đổ. Đó là cậy mình 
mạnh mà hiếp kẻ yếu, theo lý chỉ e rằng không đúng, 
ăn thịt muôn loài để bổ dưỡng thân mình, nỡ lòng 
nào lại thế? 

Do đó mà cảm động đến trời cao rủ lòng xót thương 
muôn vật, bậc thánh nhân xưa ra đời thi hành đức 
nhân từ. Việc mở lưới bắt đầu từ thánh vương Thành 
Thang, việc phóng sinh thả cá vào ao nuôi khởi sự từ 
hiền nhân Tử Sản. 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

305

Thánh thiện thay trưởng giả Lưu Thủy, dùng 
túi chở nước cứu cá khô hạn. Bi mẫn thay đức Phật 
Thích-ca, cứu con vật nguy vong tự cắt thịt. Đại sư Trí 
Giả ở núi Thiên Thai, cổ súy việc đào ao phóng sinh. 
Tiên nhân ngồi thiền dưới gốc đại thụ, che chở con 
chim đậu trên thân mình. Chuộc cá phóng sinh về 
sau giải thoát, tâm bi mẫn của Thiền sư Diên Thọ hãy 
còn. Cứu con Long vương được phương thuốc hay, 
lòng từ ái của Tôn chân nhân chưa dứt. 

Một lần ra tay cứu kiến, sa-di chết yểu chuyển 
thành trường thọ, thư sinh hèn kém hóa khôi nguyên. 
Một bận giải thoát cho rùa, Mao Bảo lâm nguy thoát 
nạn, Khổng Du được hưởng phong hầu. Khuất Sư thả 
cá chép nơi thôn Nguyên, tuổi thọ tăng thêm một kỷ. 
Tùy hầu cứu rắn trên đất Tề, được hạt châu đáng giá 
ngàn vàng. 

Vớt ruồi chết đuối, người nấu rượu thoát tội tử 
hình. Cứu ba ba sắp bị giết, nô tỳ bệnh nặng được 
khỏi. Mua vật sắp chết nơi lò mổ, Trương Đề Hình 
chết sinh cõi trời. Đổi mạng sống cá tôm trên thuyền 
chài, Lý Cảnh Văn được giải độc đan sa. 

Tôn Lương Tự cứu mối nguy giam nhốt, lúc mai 
táng có bầy chim đến giúp. Huyện lệnh Phan cấm bắt 
cá ở sông hồ, lúc chuyển đi tôm cá khóc đưa. 

Đại sư Tín phá trừ tục giết vật hiến tế, ban điềm 
lành trời đổ mưa to. Tổ Tào Khê mở lưới thợ săn, đạo 
từ bi truyền ra khắp chốn. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

306

Hoàng tước được cứu ngậm vòng ngọc báo ơn, 
chồn xuống giếng truyền thuật trả nghĩa. Cho đến vật 
thân tàn được cứu, sau cũng bò trên vách nghe kinh. 
Gặp cảnh khốn mong cầu được sống, lươn hiện hình 
người áo vàng báo mộng. 

Những sự bố thí đều có phước báo, mọi việc rõ 
ràng, không phải không chứng cứ. Hoặc được ghi 
chép trong sách vở, hoặc rõ ràng tai nghe mắt thấy. 
Nguyện cho tất cả mọi người mỗi khi nhìn thấy vật 
[mạng sắp bị giết hại] đều phát tâm từ bi, xả bỏ tài sản 
không bền chắc để thực hành phương tiện cứu giúp. 

Nếu bảo vệ được nhiều mạng sống, ắt tích chứa 
âm đức lớn lao, nhưng dù chỉ cứu sống được một con 
sâu nhỏ, đó cũng là việc thiện. Ngày ngày đều thêm 
việc thiện, tháng tháng tích lũy càng nhiều, thực hành 
càng rộng thì phước báo càng cao. 

Lòng từ phủ khắp nhân gian, tiếng lành cảm 
thông thiên giới. Rửa sạch trong lòng không oán cừu 
nghiệp chướng, phước lành tụ hội trong đời này; vun 
bồi tưới tẩm căn lành, an vui còn mãi đến đời sau. 

Nếu được thì [khi phóng sinh] nên niệm Phật trợ 
lực, tụng đọc Kinh điển. Nên vì những con vật được 
thả ra mà hồi hướng công đức, nguyện cho chúng sau 
khi chết sẽ được sinh về Tây phương Cực Lạc, vĩnh 
viễn thoát khỏi ba đường ác. Được như thế ắt tâm 
lượng càng thêm lớn lao, cội đức càng sâu hơn nữa. 
Nhờ đó nhanh chóng thành tựu đạo nghiệp, được 
sinh về chín phẩm đài sen cõi Phật. 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

307

Nay xin rộng khuyên hết thảy người đời, mong 
đừng vì thấy bản thân tôi đức hạnh mỏng manh, thân 
phận nhỏ nhoi mà ngờ vực không tin nhận.

b. Giảng giải từng phần

Thường nghe rằng, điều quan trọng nhất ở thế 
gian là mạng sống, việc thảm thiết nhất trong 
đời là bị giết.1

Giảng rộng:
Nói rằng quan trọng nhất, điều đó có hai nghĩa. 

Thứ nhất, người đời đối với vàng bạc châu báu, quan 
chức tước vị, gia đình vợ con, cho đến tự thân mình, 
đều xem là quan trọng. Nhưng khi không thể có được 
tất cả, ắt phải chọn lấy trong số đó thứ nào là quan 
trọng hơn. Thế nên, nếu cần cứu lấy mạng sống của 
mình ắt không tiếc gì vàng bạc châu báu. Để cứu 
mạng mình, cũng không tiếc quan chức tước vị. Thậm 
chí có lúc cần phải cứu lấy mạng mình thì cả gia đình 
vợ con cũng không quan tâm đến nữa. Vì thế nên nói 
rằng mạng sống là quan trọng nhất.

Nghĩa thứ hai là, theo lời Phật dạy thì tất cả chúng 
sinh đều có khả năng thành Phật. Như vậy, mạng 
sống chính là hạt giống, là điều kiện để có thể thành 
Phật. Do đó nên nói rằng mạng sống là quan trọng 
nhất.

Lại nói rằng thảm thiết nhất, đó là ví như việc 
đánh đập hành hạ đủ cách, tuy có làm cho người hết 
1	Phần chính văn được in nghiêng trước khi giảng rộng.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

308

sức khổ sở, nhưng vẫn chưa đến mức dứt mất mạng 
sống. Thế nên chỉ có việc giết hại là thảm thiết nhất, 
[vì dứt cả mạng sống của muôn loài].

Vì thế, khi bị bắt ắt phải tìm đường trốn chạy. 
Chấy rận còn biết né tránh cái chết, loài kiến, dế 
cũng biết tham sống nên gặp lúc trời mưa liền 
vội vã kéo nhau đi tránh.

Giảng rộng:

Vì mạng sống là quan trọng nhất, nên muôn loài 
đều cố giữ lấy mạng sống. Vì bị giết là thảm thiết nhất 
nên muôn loài đều chạy trốn cái chết. Cho nên đến 
chấy, rận, kiến, dế cũng đều biết tham sống sợ chết. Xét 
như những sinh mạng nhỏ nhoi mà còn thế thì đối với 
những loài lớn hơn ắt có thể biết rõ.

Sao con người có thể giăng lưới nơi rừng núi, 
đánh bắt dưới vũng sâu, tìm đủ mọi phương cách 
mà bắt lấy, cong khuất thì thả câu, ngay thẳng 
thì bắn tên, trăm mưu ngàn kế truy lùng lưới 
bắt?

Giảng rộng:

Đã biết hết thảy chúng sinh đều tham sống sợ 
chết, sao có thể che mờ lương tâm, làm những việc 
tàn độc? Giăng lưới chim thú trên rừng núi, đánh bắt 
tôm cá dưới sông hồ, cúi xuống nước thì buông câu 
bắt cá, ngẩng lên trời thì giương cung bắn chim, thậm 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

309

chí còn lén lút ám muội đào hố, đặt bẫy, tìm trăm 
phương ngàn kế không thể kể hết [để giết hại muôn 
loài], thật hết sức đáng giận!

Khiến cho muôn loài phải kinh sợ hồn xiêu phách 
lạc, mẹ con chia lìa ly tán.

Giảng rộng:

Như trên đã nói, con người dùng đến đủ các loại 
lưới giăng trên cạn dưới nước, rồi móc câu, tên bắn... 
vừa nhìn thấy thôi đã táng đởm kinh hồn, nếu vướng 
phải rồi thì táng thân mất mạng, ắt phải mẹ con chia 
lìa ly tán. Nếu so [hoàn cảnh những con vật ấy] với 
cảnh người gặp thời giặc loạn, binh lửa tràn đến, thật 
có khác gì nhau?

Hoặc giam nhốt trong chuồng trong cũi, ắt cũng 
giống như người ở trong lao ngục; hoặc dùng dao 
đâm cối giã, ắt chẳng khác chi người chịu tội lóc 
thịt phanh thây.

Giảng rộng:

Trói buộc giam nhốt, ắt bị cấm hẳn sự đi lại, mất 
hẳn sự tự do, không khác gì người bị giam vào lao 
ngục. Giết mổ cắt xẻ, ắt đau đớn khổ sở cũng như 
người bị lóc thịt phanh thây. Thử đặt mình vào những 
hoàn cảnh ấy, ắt có thể biết được tình cảnh của muôn 
loài bị giết hại là như thế nào.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

310

Hươu thương con [bị bắn], thè lưỡi liếm vết 
thương mà ruột đứt thành từng đoạn. Vượn sợ 
chết, xa trông thấy bóng cung tên mà hai dòng 
lệ đổ.

Giảng rộng:

Chuyện hươu thương con, là nói đến việc Hứa 
Chân Quân ngày xưa, thuở còn trẻ rất thích việc săn 
bắn. Một hôm, ông bắn trúng con hươu con, hươu mẹ 
[không bỏ chạy mà đứng bên] thè lưỡi liếm vết thương 
cho con. Một lúc lâu, hươu con chết, hươu mẹ cũng 
chết theo. Hứa Chân Quân mổ bụng hươu mẹ ra xem, 
thấy ruột nó đứt thành từng đoạn. Đó là vì nó quá 
thương hươu con bị chết, đau đớn quá độ đến nỗi ruột 
đứt thành từng đoạn. Hứa Chân Quân hết sức ân hận, 
sám hối tội lỗi của mình, liền bẻ gãy cung tên, bỏ vào 
núi sâu tu đạo, sau chứng được đạo quả, cả nhà cùng 
bay lên trời.1 Câu chuyện này làm rõ ý “mẹ con chia lìa 
ly tán” vừa nói ở đoạn văn trước.

Chuyện vượn sợ chết, là nói đến việc Sở vương đi 
săn cùng với Dưỡng Do Cơ. Khi ấy nhìn thấy một con 
vượn, Sở vương liền ra lệnh cho Dưỡng Do Cơ giương 

1 Ý này dẫn theo sách Thái bình quảng ký (太平廣記), quyển 14, truyện 
Hứa Chân Quân trong phần Thập nhị chân quân. Theo sách này thì 
dưới triều Hiếu Vũ Đế nhà Đông Tấn, niên hiệu Thái Khang (太康) năm 
thứ hai, ngày mồng 1 tháng 8, tại Tây Sơn ở Hồng Châu, cả nhà Chân 
Quân có đến 42 người cùng bay lên trời đi mất. Tuy nhiên, sách này có 
lẽ nhầm về niên hiệu, vì đời Tấn Hiếu Vũ Đế chỉ có niên hiệu Ninh Khang 
(寧康 – 373-375) và Thái Nguyên (太元 – 376-396) chứ không có niên 
hiệu Thái Khang (太康 – 280-289), vốn thuộc đời Tây Tấn.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

311

cung bắn. Con vượn vừa nhìn thấy Dưỡng Do Cơ liền 
rơi lệ khóc. Đó là vì giống vượn này có đôi tay nhanh 
nhẹn mềm mại, có thể chộp bắt được cả mũi tên đang 
bay. Nhưng Dưỡng Do Cơ là tay thần xạ thời bấy giờ, 
nên nó biết là không thể bắt kịp mũi tên ông bắn, chắc 
chắn sẽ phải chịu chết, vì thế nên rơi lệ khóc. Câu 
chuyện này làm rõ ý “kinh sợ đến hồn xiêu phách lạc” 
vừa nói ở đoạn văn trước. 

Đó là cậy mình mạnh mà hiếp kẻ yếu, theo lý 
chỉ e rằng không đúng, ăn thịt muôn loài để bổ 
dưỡng thân mình, nỡ lòng nào lại thế?

Giảng rộng:

Xét theo hai chuyện vừa kể trên thì biết rằng việc 
giết hại hết sức không nên làm. Người đời luôn nói 
rằng thịt của muôn loài cầm thú đều là món người có 
thể ăn, nhưng không biết đó chẳng qua chỉ là ỷ mạnh 
hiếp yếu mà thôi. Nếu không phải vậy, ắt hổ dữ ăn 
thịt người rồi cũng có thể cho rằng thịt người là món 
hổ có thể ăn. Bọ ngựa ăn ve sầu, chim sẻ lại ăn bọ 
ngựa, rồi chim ưng lại bắt chim sẻ mà ăn. Kẻ yếu bị 
ăn thịt, kẻ mạnh ăn thịt kẻ yếu, lý lẽ mạnh được yếu 
thua thật quá rõ ràng, không còn gì phải ngờ vực cả.

Người đời lại cho rằng ăn rau cải thì gầy ốm, ăn 
thịt cá mới được mập mạnh. Ôi, muốn cho thân mình 
béo mập mà không nghĩ đến cái khổ của muôn loài, 
như vậy thì tính người ở đâu?



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

312

Do đó mà cảm động đến trời cao rủ lòng xót thương 
muôn vật, bậc thánh nhân xưa ra đời thi hành đức 
nhân từ.

Giảng rộng:

Do người đời mê lầm làm việc giết hại như thế, 
nên sát khí ngùn ngụt động đến trời cao. Trời cao vốn 
có đức hiếu sinh, vẫn thường hiện nhiều điềm báo để 
chỉ bày cho người đời. Người đời mê mờ không biết 
nên vẫn tiếp tục việc giết hại ngày càng nặng nề hơn, 
ắt phải đưa đến những việc mưa gió thất thường, mùa 
màng thất bát, đao binh chiến loạn khởi lên khắp nơi. 
Nếu người biết tu hạnh lành, ắt mưa thuận gió hòa, 
mùa màng bội thu, bể yên sóng lặng. 

Cho nên, việc con người giết hại chính là trái 
nghịch ý trời. Bậc thánh nhân xưa kia, trên thuận với 
lòng trời, dưới xót thương cho sinh mạng muôn loài, 
mới ra sức thi hành đức nhân từ để cứu giúp. Những 
việc thánh nhân đã làm, xin xem tiếp ở phần dưới 
đây. 

Việc mở lưới bắt đầu từ thánh vương Thành Thang, 
việc phóng sinh thả cá vào ao nuôi khởi sự từ hiền 
nhân Tử Sản.

Giảng rộng:

Việc mở lưới là nói đến chuyện vào đời nhà 
Thương, vua Thành Thang một hôm đi tuần thú nhìn 
thấy các thợ săn giăng lưới kín bốn bề để bắt thú, đọc 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

313

lời chú nguyện rằng: “Từ trên trời mà xuống, từ dưới 
đất mà lên, từ bốn phương cùng lại, hết thảy đều chui 
vào lưới ta.” Vua thấy vậy rồi liền sai mở trống ra ba 
hướng, chỉ để lại một và sửa lời chú nguyện lại thành: 
“Muốn sang bên trái thì chạy sang trái, muốn sang 
bên phải thì chạy sang phải, muốn lên cao thì bay lên, 
muốn xuống đất thì chui xuống, không muốn sống 
nữa thì hãy chui vào lưới ta.”

Việc thả cá vào ao nuôi là nhắc chuyện Tử Sản, 
quan Đại phu nước Trịnh thời Xuân Thu. Có người 
đem đến biếu một con cá còn sống, Tử Sản không nỡ 
ăn, sai người mang thả vào nuôi trong ao.

Xem qua hai chuyện này thì biết việc phóng sinh 
không phải chỉ riêng có trong đạo Phật, mà người 
quân tử trong đạo Nho ai ai cũng vâng làm theo.

Thánh thiện thay trưởng giả Lưu Thủy, dùng túi 
chở nước cứu cá khô hạn. Bi mẫn thay đức Phật 
Thích-ca, cứu con vật nguy vong tự cắt thịt.

Giảng rộng:
Dùng túi chở nước, đó là nói đến câu chuyện 

trong kinh Kim Quang Minh.1 Ông Lưu Thủy là con 
trai một vị trưởng giả,2 một hôm đi xa gặp mười ngàn 
con cá mắc kẹt trong một hồ nước đã gần cạn, tất cả 
1 Chuyện này kể theo nội dung trong kinh Kim Quang Minh (金光明

經), được xếp vào Đại Chánh tạng thuộc Tập 16, kinh số 663, tổng 
cộng có 4 quyển, do ngài Đàm-vô-sấm dịch sang Hán ngữ vào đời 
Bắc Lương. Câu chuyện này thuộc quyển 4, nằm ở trang 352, tờ b, 
bắt đầu từ dòng thứ 22. 

2 Trong văn này chép là “Lưu Thủy trưởng giả”, nhưng căn cứ kinh văn 
thì là “trưởng giả tử”, nghĩa là con trai ông trưởng giả.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

314

đều sắp phải chết khô. Ông liền dùng voi chở nước 
chứa trong các túi đến đổ vào hồ, cứu sống được đàn 
cá. Ông lại vì đàn cá mà thuyết pháp. Sau khi chết, tất 
cả đều được sinh lên cõi trời.1

Tự cắt thịt, đó là nhắc chuyện trong một tiền thân 
của đức Phật Thích-ca Mâu-ni, khi ngài còn là một vị 
Bồ Tát. Khi ấy, có chim ưng đuổi bắt con chim câu, 
chim câu kinh sợ bay đến chỗ Bồ Tát mong được che 
chở. Chim ưng đuổi tới liền nói: “Ngài muốn cứu con 
chim câu, chẳng phải là khiến cho tôi phải chịu đói 
mà chết hay sao?” 

Bồ Tát liền hỏi: “Ngươi ăn những món gì?” Chim 
ưng đáp: “Chỉ ăn thịt mà thôi.” Bồ Tát liền tự cắt thịt 
đùi cho chim ưng ăn để thay phần thịt chim câu. Chim 
ưng nói: “Ngài muốn trao đổi như thế thì phải cắt số 
thịt cân nặng bằng với con chim kia.” Bồ Tát đồng ý, 
nhưng cắt mãi mà số thịt vẫn còn nhẹ hơn con chim 
câu, cho đến sắp hết cả thịt trên người mà vẫn chưa 
đủ. Khi ấy, chim ưng liền hỏi: “Bây giờ ngài có hối hận 
chăng?”

Bồ Tát đáp: “Lòng ta quyết cứu chim câu, không 
hề có chút hối hận nào.” Rồi Bồ Tát lại phát nguyện: 
“Nếu lời ta nói là đúng thật không hư dối, nguyện cho 
da thịt trên thân ta trở lại như cũ.” Vừa lập nguyện 
xong, quả nhiên thân thể hoàn toàn bình phục như 
trước. Chim ưng khi ấy hiện nguyên hình là một vị 

1 Theo kinh văn thì ông này đã thuyết pháp Thập nhị nhân duyên cho 
đàn cá nghe cùng niệm danh hiệu đức Bảo Thắng Như Lai. Nhờ đó, 
sau khi bỏ mạng, tất cả đều được sinh lên cung trời Đao Lợi. 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

315

Thiên Đế,1 bay lên giữa không trung lễ bái tán thán 
lòng đại bi của Bồ Tát.

Đại sư Trí Giả ở núi Thiên Thai, cổ súy việc đào 
ao phóng sinh. Tiên nhân ngồi thiền dưới gốc đại 
thụ, che chở con chim đậu trên thân mình.

Giảng rộng:

Đại sư Trí Giả ở núi Thiên Thai, tên húy là Trí Khải, 
Tùy Dạng Đế tôn xưng hiệu ngài là Trí Giả. Ngài từng 
đào ao khuyến khích mọi người thả cá phóng sinh. 
Nhưng không chỉ riêng ngài Trí Giả, xưa nay cũng rất 
nhiều người làm việc ấy. Như Tây Hồ ngày nay, vốn 
xưa cũng từng là một ao phóng sinh. Trải qua nhiều 
năm, người xưa đã mất, thời thế đổi thay, giáo pháp suy 
mạt, nay thấy người ta thắp đèn bắt cá nhiều như sao 
trời bay đầy trên mặt hồ, thật đáng thương thay!

Về việc che chở cho chim, đó là chuyện một vị 
tiên nhân thuở xưa tu tập thiền định, thường tọa thiền 
dưới gốc một cây đại thụ. Một hôm ngài nhập định 
quá lâu, thân hình bất động đến nỗi một con chim từ 
xa bay đến không nhận ra, liền đậu lại trú ngụ ngay 
trong lòng ngài. Vì sợ con chim bị kinh hoảng nên 
ngài ngồi yên không lay động, đợi đến khi con chim 
bay đi rồi ngài mới xuất định. Lòng từ bi thương xót 
muôn loài đạt đến mức như thế!

1 Vì con chim ưng này vốn thật là Thiên Đế hóa thành, để thử thách tâm 
đại bi của Bồ Tát.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

316

Chuộc cá phóng sinh về sau giải thoát, tâm bi mẫn 
của Thiền sư Diên Thọ hãy còn. Cứu con Long 
vương được phương thuốc hay, lòng từ ái của Tôn 
chân nhân chưa dứt. 

Giảng rộng:

Chuộc cá phóng sinh là kể chuyện Đại sư Vĩnh 
Minh, tên húy là Diên Thọ. Lúc Ngô Việt Vương trấn 
nhậm Hàng Châu, ngài đang làm chức quan giữ kho 
ở huyện Dư Hàng, nhiều lần xuất tiền trong kho để 
mua cá tôm đủ loại phóng sinh. Sau vì việc ấy mà 
ngài bị bắt giam, khép tội ăn trộm công quỹ, theo 
pháp luật phải bị chém vất xác giữa chợ.1 

Ngô Việt Vương vốn đã biết ngài dùng tiền ấy 
mua vật mạng phóng sinh, nên dặn trước người hành 
hình phải chú ý quan sát lời nói, sắc mặt để báo lại. 
Ngài đến lúc sắp chết mặt không biến sắc, người 
chung quanh đều lấy làm quái lạ, gạn hỏi. Ngài nói: 
“Ta đối với số tiền lấy từ trong kho không dùng vào 
việc riêng một xu nào, tất cả đều mua vật mạng để 
phóng sinh, nhiều không tính hết. Nay sau khi chết 
sẽ sinh thẳng về thế giới Tây phương Cực Lạc, chẳng 
vui lắm sao?” 

Ngô Việt Vương nghe báo lại lời ấy liền truyền 
tha tội cho ngài. Sau đó ngài xuất gia, tu tập thiền 
pháp, chuyên cần lễ sám, đạt được biện tài không 
ngăn ngại.
1 Chém vất xác giữa chợ (棄市 - khí thị): một hình phạt ngày xưa, áp 

dụng cho những tội nặng cần phải răn dọa nhiều người.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

317

Sau khi ngài viên tịch, có một vị tăng nhân lúc 
thần thức đi đến chốn âm ty, nhìn thấy Diêm vương 
thường ra vào lễ bái hình tượng một vị tăng, hỏi ra 
mới biết đó chính là ngài Vĩnh Minh Diên Thọ. Ngài 
đã vãng sinh về Tây phương, vào hàng Thượng phẩm 
thượng sinh,1 Diêm vương vì kính trọng đức độ của 
ngài nên thường lễ bái.

Cứu con Long vương, đó là chuyện của Tôn chân 
nhân lúc còn chưa thành tiên. Một hôm, ông đi đường 
gặp đứa trẻ trong thôn bắt được một con rắn nước, 
đùa nghịch đến nỗi con rắn lừ đừ sắp chết. Tôn chân 
nhân liền bỏ tiền mua con rắn, mang thả xuống nước.

Hôm sau, chân nhân đang ngồi tĩnh tọa bỗng thấy 
có một người áo xanh mời đi theo, đến một chỗ dinh 
thự xem ra có vẻ như người đời vẫn gọi là Thủy tinh 
cung. Vị vua trong cung ra tiếp đón, mời chân nhân 
đến ngồi trên một tòa cao, nói rằng: “Con ta hôm qua 
ra ngoài chơi, nếu không gặp được tiên sinh chắc là 
đã chết.” Liền cho bày yến tiệc chiêu đãi, xong lại 
mang ra đủ các loại châu báu quý giá để tạ ơn. Chân 
nhân từ chối không nhận, nói: “Tôi nghe Long cung 
có nhiều phương thuốc hay bí truyền, xin truyền cho 
tôi để cứu người giúp đời, như vậy còn hơn là những 
châu báu này.” Long vương liền mở hòm ngọc lấy ra 
ba mươi sáu phương thuốc trao cho, Tôn chân nhân 
1	Người vãng sinh Tây phương tùy theo công phu tu tập mà phân làm 

9 phẩm (cửu phẩm), trong đó Thượng phẩm thượng sinh là bậc cao 
nhất: 1. Thượng phẩm thượng sinh, 2. Thượng phẩm trung sinh, 3. 
Thượng phẩm hạ sinh, 4. Trung phẩm thượng sinh, 5. Trung phẩm 
trung sinh, 6. Trung phẩm hạ sinh, 7. Hạ phẩm thượng sinh, 8. Hạ 
phẩm trung sinh, 9. Hạ phẩm hạ sinh.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

318

nhờ đó mà y thuật càng thêm tinh thông. Về sau tu 
hành chứng được tiên phẩm.

Một lần ra tay cứu kiến, sa-di chết yểu chuyển 
thành trường thọ, thư sinh hèn kém hóa khôi 
nguyên. Một bận giải thoát cho rùa, Mao Bảo 
lâm nguy thoát nạn, Khổng Du được hưởng 
phong hầu.

Giảng rộng:

Có hai câu chuyện cứu kiến. Chuyện thứ nhất là 
sa-di chết yểu chuyển thành trường thọ. Xưa có chú 
sa-di theo hầu thầy là một vị trưởng lão tôn túc. Vị 
này biết chú sa-di trong bảy ngày nữa mạng số chấm 
dứt, liền bảo chú về nhà thăm mẹ, dặn chú đến ngày 
thứ tám phải trở về chùa, trong ý muốn chú được chết 
ở nhà. Không ngờ đến ngày thứ tám vẫn thấy chú 
trở lại chùa. Thầy chú lấy làm quái lạ, liền nhập định 
quán sát mới biết, chú sa-di trên đường về nhà, gặp 
một đàn kiến sắp bị nước trôi, liền bắc cầu cho chúng 
theo sang, đàn kiến nhờ đó đều thoát chết. Nhờ việc 
ấy mà chú không bị chết yểu, về sau lại sống thọ.

Chuyện thứ hai, thư sinh hèn kém hóa khôi 
nguyên, chính là chuyện Tống Giao. Ông có một 
người em trai, cả hai anh em cùng lên kinh dự thi. 
Tống Giao có lần thấy đàn kiến sắp bị nước ngập, 
liền lấy một cành trúc làm cầu để chúng bò lên mà 
thoát. Bấy giờ có vị tăng người Ấn Độ nhìn thấy dung 
mạo của Tống Giao liền kinh hãi nói: “Ông đã từng 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

319

cứu sống đến trăm vạn sinh mạng.” Tống Giao nói: 
“Tôi là học trò nghèo, sức đâu làm được những việc 
như thế?” Vị tăng nói: “Không phải vậy, dù loài vật 
nhỏ nhoi cũng kể là sinh mạng.” Tống Giao liền đem 
chuyện cứu kiến kể lại. Vị tăng nói: “Đúng là việc ấy 
rồi. Em trai ông khoa này sẽ đỗ đầu, nhưng ông rồi 
cũng không thể kém hơn.” Đến khi có kết quả thi, quả 
nhiên người em đỗ đầu, nhưng triều đình cho rằng 
em không thể đặt trên anh, nên sửa kết quả thành “đệ 
thập” mà chọn Tống Giao thành đệ nhất, quả đúng 
như lời vị tăng.

Về việc giải thoát cho rùa có hai chuyện. Chuyện 
thứ nhất là Mao Bảo lâm nguy thoát nạn. Mao Bảo 
vào thuở còn hàn vi, đi đường gặp người mang một 
con rùa đem bán, liền bỏ tiền mua thả cho đi. Sau ông 
làm tướng, một lần thua chạy rơi xuống nước, bỗng 
cảm thấy có vật gì đó nâng mình lên, nhờ đó không 
phải chết chìm. Đến khi vào được trong bờ rồi, nhìn 
lại mới biết con vật đã đưa ông vào bờ chính là con 
rùa ngày trước được ông cứu.

Chuyện thứ hai là cứu rùa được phong hầu. 
Khổng Du vốn chỉ là một chức quan nhỏ, cũng từng 
mua rùa thả xuống nước. Rùa nổi lên bơi đi trong 
nước còn ngoái đầu hướng về phía ông nhiều lần như 
cảm tạ. Sau Khổng Du có công được phong tước hầu, 
lúc thợ đúc ấn ra bỗng thấy hình con rùa trên núm 
ấn1 ngoái đầu về phía sau, liền phá đi đúc lại, cho 
đến lần thứ tư, nhìn kỹ trong khuôn thì đầu rùa thẳng 

1 Quả ấn ngày xưa có hình con rùa trên núm ấn.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

320

nhưng đúc ấn ra vẫn là ngoái về phía sau. Thợ đúc ấn 
lấy làm quái lạ, liền đem việc này báo với Khổng Du. 
Ông nhớ lại lúc thả con rùa năm xưa, nó cũng ngoái 
đầu nhìn lại như vậy, liền hiểu ra chuyện phong hầu 
ngày nay chính là nhờ phước báo của việc cứu rùa.

Khuất Sư thả cá chép nơi thôn Nguyên, tuổi thọ 
tăng thêm một kỷ. Tùy hầu cứu rắn trên đất Tề, 
được hạt châu đáng giá ngàn vàng.

Giảng rộng:

Về chuyện thả cá chép, đó là Khuất Sư khi ở thôn 
Nguyên gặp người bán một con cá chép đỏ, liền mua 
thả xuống sông. Sau đó, ông nằm mộng thấy Long 
vương mời đến cung điện, nói rằng: “Ông vốn tuổi 
thọ đã hết, nhưng nhờ cứu sống con rồng nên được 
sống thêm một kỷ.”1

Về chuyện cứu rắn, đó là Tùy hầu khi sang nước 
Tề, trên đường nhìn thấy một con rắn gặp nạn trong 
bãi cát, máu chảy trên đầu, liền dùng gậy nâng rắn 
mang đến bỏ nơi bờ nước rồi mới đi. Khi quay về đến 
chỗ ấy thì thấy rắn ngậm một hạt châu nằm bên đường, 
hướng về phía ông như muốn đưa tặng, nhưng ông 
không dám nhận. Đêm ấy, ông nằm mộng thấy mình 
giẫm phải một con rắn, kinh sợ thức giấc thì nhìn thấy 
trên giường có hai hạt châu rất quý.

1 Một kỷ: theo cách tính ngày xưa tức là 12 năm.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

321

Vớt ruồi chết đuối, người nấu rượu thoát tội tử 
hình. Cứu ba ba sắp bị giết, nô tỳ bệnh nặng được 
khỏi.

Giảng rộng:

Chuyện vớt ruồi là nói đến một người thợ nấu 
rượu, mỗi khi có ruồi rơi vào vò rượu liền vớt ra, thả 
vào chỗ đất khô, lại rắc tro quanh thân ruồi để rút hết 
nước, nhờ đó ruồi được sống. Ông làm như thế đã lâu 
ngày, cứu sống được rất nhiều ruồi. Về sau, ông bị vu 
cáo tội ăn trộm nhưng không làm sao tự biện bạch 
được. Lúc đã thành án, vị quan phụ trách hình sự 
chuẩn bị phê duyệt án tử hình ông, bỗng ruồi ở đâu 
bay đến bám đầy lên ngọn bút, không thể viết được. 
Đuổi đi rồi chúng lập tức quay trở lại, nhiều lần như 
vậy nên không sao đặt bút phê án. Nhân đó vị quan 
chợt nghĩ lại, ngờ rằng án này có sự oan khuất, liền 
tra hỏi kỹ mới biết là ông bị vu cáo. Quan truyền đòi 
những kẻ đã vu oan cho ông đến, quát hỏi một lần thì 
chúng nhận tội ngay, liền thả ông về. Ôi, chuyện này 
thật lạ lùng biết bao!

Về việc cứu ba ba, là chuyện một nữ tỳ hầu hạ 
trong nhà họ Trình. Hai vợ chồng chủ nhà đều thích 
ăn thịt ba ba, một hôm tình cờ bắt được con ba ba rất 
lớn, có việc đi ra ngoài liền dặn dò nữ tỳ ở nhà làm 
thịt ba ba. Khi ấy, nữ tỳ suy nghĩ thấy tự tay mình đã 
giết không biết bao nhiêu con ba ba, nay thấy con ba 
ba lớn này rất muốn thả ra, cho dù bị chủ đánh chửi 
cũng cam chịu. Nghĩ rồi liền mang ba ba ra hồ thả. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

322

Hai vợ chồng chủ nhà trở về hỏi thịt ba ba, nữ tỳ liền 
nói đã lỡ để chạy mất. Do đó mà bị đánh đập rất đau 
đớn. 

Về sau, nữ tỳ ấy mắc phải bệnh dịch, đến lúc 
nguy kịch sắp chết, chủ nhà sai người mang bỏ nơi 
một căn lều bên bờ nước, nằm đó chờ chết. Giữa đêm 
bỗng có một con vật từ trong hồ bò lên, mang bùn ẩm 
trong hồ đến bôi lên thân thể nữ tỳ, nhân đó cô liền 
cảm thấy mát mẻ, tật bệnh tiêu mất. Chủ nhà thấy cô 
khỏi bệnh không chết lấy làm quái lạ, tra hỏi, cô liền 
đem sự thật kể lại nhưng chủ nhà không tin. Đêm đó 
liền lén rình xem, quả nhiên nhìn thấy đúng là con ba 
ba lớn ngày trước cô nữ tỳ đã thả đi mất. Cả nhà họ 
Trình đều kinh sợ, từ đó vĩnh viễn không ăn thịt ba 
ba nữa.

Mua vật sắp chết nơi lò mổ, Trương Đề Hình 
chết sinh cõi trời. Đổi mạng sống cá tôm trên 
thuyền chài, Lý Cảnh Văn được giải độc đan sa.

Giảng rộng:

Mua vật sắp chết là nói chuyện Trương Đề Hình 
thường đến nơi lò mổ, bỏ tiền mua những con vật sắp 
bị giết mà thả ra. Sau đến lúc sắp chết, ông nói với 
người nhà: “Ta làm việc phóng sinh, tích đức sâu dày, 
nay cõi trời có người đến đón, ta sắp sinh lên đó.” Nói 
rồi thản nhiên mà qua đời.

Đổi mạng cá tôm trên thuyền chài là chuyện Lý 
Cảnh Văn, thường đến chỗ những người chài lưới, mua 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

323

hết những cá tôm họ bắt được rồi mang thả xuống sông. 
Lý Cảnh Văn ưa thích sử dụng đan dược, thường dùng 
đan sa luyện qua lửa mà ăn, tích tụ nhiệt nóng trong 
người lâu ngày thành bệnh, mọc nhọt trên lưng, thuốc 
men đều không chữa khỏi. Cảnh Văn trong lúc mê man 
không biết gì bỗng cảm thấy như có cả một bầy cá dùng 
nước bọt thoa lên chỗ nhọt độc, trong người liền thấy mát 
mẻ sảng khoái, tỉnh dậy liền khỏi bệnh. Câu chuyện này 
cũng thuộc loại tương tự như chuyện ba ba báo ơn nữ tỳ 
cứu mạng.

Tôn Lương Tự cứu mối nguy giam nhốt, lúc mai 
táng có bầy chim đến giúp. Huyện lệnh Phan cấm 
bắt cá ở sông hồ, lúc chuyển đi tôm cá khóc đưa.

Giảng rộng:

Cứu mối nguy giam nhốt là nói chuyện Tôn 
Lương Tự, mỗi khi thấy chim chóc bị người bắt giam 
nhốt đều bỏ tiền mua để thả cho bay đi. Sau đến 
lúc chết, nhà nghèo quá không biết làm sao tổ chức 
việc mai táng cho ông, bỗng có bầy chim hàng trăm 
con kéo đến, cùng nhau ngậm bùn đắp mộ cho ông, 
những người trông thấy ai cũng cho là chuyện lạ. Đó 
là do lòng từ ái cảm động loài vật mà thành như vậy.

Cấm bắt cá ở sông hồ là nói chuyện quan huyện 
lệnh họ Phan, lúc đương quyền có ban lệnh cấm không 
cho người dân bắt cá tôm ở sông hồ trong vùng ông 
cai quản, những người vi phạm đều bị trị tội. Sau đến 
lúc ông thuyên chuyển đi nơi khác, cá tôm trong nước 
đều trồi lên phát tiếng kêu khóc lớn, hệt như người 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

324

khóc cha mẹ chết, người người đều nghe thấy, ai cũng 
cho là chuyện quái lạ.

Đại sư Tín phá trừ tục giết vật hiến tế, ban điềm 
lành trời đổ mưa tô. Tổ Tào Khê mở lưới thợ săn, 
đạo từ bi truyền ra khắp chốn.

Giảng rộng:
Phá tục hiến tế là nói chuyện Đại sư Tín gặp lúc trời 

nắng hạn, thấy dân quê mê muội theo lệ cũ muốn giết 
vật hiến tế để cầu mưa, Đại sư xót thương cho sự mê 
muội ấy nên liền dạy rằng: “Nếu các người chịu thả 
những con vật tế ra đừng giết, ta sẽ vì các người mà 
cầu mưa.” Người dân đồng ý làm theo. Đại sư chí thành 
cầu nguyện, trời liền đổ mưa rất lớn. Nhân việc đó mà 
người người ở khắp xa gần đều được ngài cảm hóa.

Mở lưới thợ săn là nói chuyện Lục tổ sau khi nhận 
tâm ấn từ Ngũ tổ ở Hoàng Mai, vẫn làm người thế tục 
đến sống với một nhóm thợ săn. Thợ săn giao cho ngài 
giữ lưới, ngài nhân lúc bọn họ vắng mặt liền xem trong 
lưới có mang, thỏ... các loại, con nào thả được liền lập 
tức thả ngay. Như vậy trải qua đến 16 năm. Sau ngài 
đến đạo trường Tào Khê, rộng độ chúng đệ tử thuộc 
đủ mọi thành phần, giáo pháp truyền lại phân thành 
năm tông,1 lợi lạc đến muôn đời sau. 

1 Lục tổ Huệ Năng có rất nhiều cao đồ, nhưng trong số đó đặc biệt 
có hai vị lập tông là Nam Nhạc Hoài Nhượng (南岳懷讓) và Thanh 
Nguyên Hành Tư (青原行思). Truyền thừa từ hai vị này về sau phân 
thành năm tông lớn là: 1. Quy Ngưỡng tông, do hai Thiền sư khai lập 
là Quy Sơn Linh Hựu (771-853) và môn đệ Ngưỡng Sơn Huệ Tịch 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

325

Hoàng tước được cứu ngậm vòng ngọc báo ơn, 
chồn xuống giếng truyền thuật trả nghĩa.

Giảng rộng:
Hoàng tước ngậm vòng ngọc, là nói chuyện 

Dương Bảo thuở thiếu thời có lần thấy một con chim 
hoàng tước bị chim cắt rượt vồ bị thương nặng rơi 
xuống đất, lại bị kiến bâu lại cắn. Dương Bảo liền 
mang chim về nuôi, dùng thuốc trị thương, đợi vừa 
khỏi hẳn thì thả cho bay đi. Đêm hôm ấy ông nằm 
mộng thấy một bé trai mặc áo vàng đến bái tạ, biếu 
tặng bốn cái vòng ngọc, nói rằng: “Tôi là sứ giả của 
Vương Mẫu, nhờ ơn ông cứu mạng, xin nguyện cho 
ông về sau con cháu đều liêm khiết thanh bạch, làm 
quan đến tước Tam công, bền đẹp như những chiếc 
vòng ngọc này.” Sau quả nhiên con cháu của Dương 
Bảo trải qua bốn đời đều được sang quý hiển vinh.

Chồn xuống giếng, đó là nói chuyện xưa có một 
ông tăng giả danh, tánh tình bất lương, nghe nói vị 
thuốc hoàng tinh có thể giúp người trường thọ, muốn 
thử nghiệm xem có đúng thật không. Ông ta liền bỏ 
hoàng tinh xuống giếng cạn, rồi lừa một người kia 
xuống giếng, dùng cái mâm cối xay lớn bằng đá đậy 

Thiền sư (807-883 hoặc 813/814-890/891); 2. Lâm Tế tông, do Thiền 
sư Lâm Tế Nghĩa Huyền (?-866) khai sáng; 3. Tào Động tông, do hai 
Thiền sư khai sáng, đó là Động Sơn Lương Giới (807-869) và Tào Sơn 
Bản Tịch (840-901); 4. Vân Môn tông, được Thiền sư Vân Môn Văn Yển 
(864-949), môn đệ của Tuyết Phong Nghĩa Tồn Thiền sư thành lập; 5. 
Pháp Nhãn tông, do Thiền sư Pháp Nhãn Văn Ích (885-958) thành lập 
(trước đó tông này cũng được gọi là Huyền Sa tông, gọi theo tên của 
Thiền sư Huyền Sa.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

326

lên miệng giếng. Người kia bị nhốt trong giếng hoảng 
hốt không biết làm sao, bỗng thấy có một con chồn 
chui xuống giếng, nói rằng: “Ông đừng sợ, tôi sẽ 
truyền cho ông một thuật này. Loài chồn chúng tôi 
có thuật thông thiên, thường ở giữa mộ người đào lỗ 
chui xuống, rồi nằm trong mộ chăm chú nhìn lên giữa 
miệng lỗ, lâu ngày ắt có thể bay ra khỏi mộ. Trong 
sách của đạo tu tiên nói rằng ‘thần trí có thể bay 
được’, chính là nói đến chuyện này. Nay ông có thể 
học làm theo thuật ấy bằng cách chăm chú nhìn lên 
lỗ trống ở giữa cái mâm cối xay. Tôi trước đây từng 
bị thợ săn bắt được, nhờ ông bỏ tiền ra cứu mạng tôi, 
nên hôm nay đến đây để báo ơn.” 

Người kia tin lời con chồn, chú tâm làm theo, 
khoảng hơn mười ngày thì quả nhiên bay được ra khỏi 
giếng, thoát nạn. Lão tăng bất lương mừng lắm, cho 
rằng đó là nhờ công hiệu của vị thuốc hoàng tinh. Ông 
ta liền từ biệt mọi người mang theo một số hoàng tinh 
xuống giếng, dặn mọi người bịt giếng lại, qua một 
tháng sẽ mở ra xem. Đúng ngày, người ta mở giếng ra 
xem thì ông ta đã chết. Ông ta không biết rằng, trước 
đó người kia thoát ra khỏi giếng được vốn là nhờ sự 
giúp sức của con chồn. Thật đáng thương thay!

Cho đến vật thân tàn được cứu, sau cũng bò trên 
vách nghe kinh. Gặp cảnh khốn mong cầu được 
sống, vật hiện hình người áo vàng báo mộng. 

Giảng rộng:
Vật bò trên vách nghe kinh, đó là chuyện có lần 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

327

tôi1 ghé ngụ ở một am kia, thấy người bắt rất nhiều 
rết, dùng thanh tre cong ghim dính đầu vào đuôi, tôi 
liền mua để thả ra, nhưng hầu hết bị thương tổn đều 
đã lừ đừ sắp chết, chỉ duy nhất có một con còn đủ sức 
hối hả bò đi. 

Về sau, có lần tôi đang ngồi với một người bạn 
lúc đêm tối, bỗng thấy trên tường có một con rết, 
liền dùng cây thước gỗ gõ mạnh gần đó để xua nó 
đi, nhưng nó không chịu đi. Tôi liền nói: “Phải chăng 
ngươi chính là con rết ta đã thả trước đây? Ngươi 
đến tạ ơn ta đó chăng? Nếu đúng vậy, ta sẽ vì ngươi 
thuyết pháp, ngươi hãy lắng nghe đừng vội đi.” 

Khi ấy, tôi giảng với nó rằng: “Hết thảy chúng 
sinh hữu tình đều do tâm tạo tác. Tâm tàn nhẫn thì 
hóa thành hổ báo, chó sói. Tâm độc ác thì hóa thành 
rắn rết, bọ cạp. Nếu ngươi có thể bỏ được tâm độc ác, 
ắt có thể thoát khỏi được thân hình hiện nay.” 

Tôi giảng xong liền bảo nó đi đi. Nó nghe lời, 
không cần phải xua đuổi, tự nhiên từ từ bò ra khỏi 
song cửa sổ mà đi. Người bạn tôi khi ấy thấy hết mọi 
việc, voo cùng kinh ngạc, cho là chuyện lạ lùng ít có. 
Chuyện này xảy ra vào niên hiệu Long Khánh năm 
thứ tư.2

Về việc người áo vàng báo mộng, đó là chuyện ở 
ngoại thành Hàng Châu, có một nhà nọ hàng xóm bị 
mất trộm, đứa con gái [đã lấy chồng] nghe tin về thăm, 
mua cho mẹ mười con lươn để làm quà. Bà mẹ mang 
1 Tức Đại sư Liên Trì tự xưng.
2 Tức là năm 1570, đời vua Minh Mục Tông. Đại sư vào năm ấy 38 tuổi, 

sang năm sau mới đến núi Vân Thê, Hàng Châu.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

328

lươn bỏ vào chum rồi quên mất. Đêm nọ, bà nằm mộng 
thấy có mười người mặc áo vàng, đội mũ nhọn, đến quỳ 
trước mặt bà xin tha mạng. Tỉnh dậy trong lòng sinh 
nghi, chẳng biết chuyện gì, bà liền đi xem bói. Thầy bói 
nói: “Có vật sống đang cầu xin bà thả ra.” 

Bà về lục soát khắp trong nhà, mới thấy lươn trong 
chum, đếm vừa đúng mười con. Bà kinh hãi, lập tức 
mang thả hết đi. Chuyện này xảy ra vào niên hiệu Vạn 
Lịch năm thứ 9.1

Những sự bố thí đều có phước báo, mọi việc rõ 
ràng, không phải không chứng cứ.

Giảng rộng:
Những người làm việc phóng sinh, hoặc được 

thêm phúc lành, hoặc được tăng tuổi thọ, hoặc tránh 
được tai nạn, hoặc tật bệnh tiêu trừ, hoặc sinh về cõi 
trời, hoặc chứng đắc đạo quả, tùy theo sự bố thí khác 
nhau mà được phước báo, hết thảy đều có chứng cứ 
rõ ràng. Tuy nhiên, làm việc thiện thì chiêu cảm điều 
lành chỉ là chuyện tất nhiên, người có tâm tu thiện lẽ 
nào lại mong chờ phước báo? Không mong đợi phước 
báo mà phước báo tự đến, lẽ nhân quả là như vậy, 
người phóng sinh cần phải biết. 

Hoặc được ghi chép trong sách vở, hoặc rõ ràng 
tai nghe mắt thấy.

Giảng rộng:

Những sự việc được dẫn ra trên đây, chuyện đã 
1 Tức là năm 1581, vào đời vua Minh Thần Tông.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

329

qua thì được ghi chép trong sách vở, có nguồn gốc 
chứng cứ, chuyện gần đây thì rõ ràng tai nghe mắt 
thấy, có nhiều người cùng thấy cùng nghe. Khảo xét 
chuyện đời xưa, chứng nghiệm chuyện đời nay, nhất 
định không thể là hư dối sai lệch.

Nguyện cho tất cả mọi người mỗi khi nhìn thấy 
vật [mạng sắp bị giết hại] đều phát tâm từ bi, xả 
bỏ tài sản không bền chắc để thực hành phương 
tiện cứu giúp. 

Giảng rộng:

Câu văn này rộng khuyên tất cả người đời nên phát 
tâm từ bi, xả bỏ tài sản ở thế gian để thực hành những 
phương tiện cứu giúp muôn loài.

Nói tài sản không bền chắc, là vì tài sản thế gian 
có thể bị lũ lụt cuốn trôi, có thể bị hỏa tai thiêu rụi, có 
thể bị vua quan tịch thu, có thể bị giặc cướp cướp mất, 
thật mong manh vô thường, không phải là loại tài sản 
bền chắc. Nay xả bỏ loại tài sản không bền chắc ấy 
để làm việc phúc đức, chính là đổi tài sản không bền 
chắc để có được tài sản bền chắc.

Nếu là người không có tiền bạc, chỉ cần phát tâm 
từ bi đối với muôn loài, đó cũng là tạo được phúc đức. 
Hoặc khuyên bảo khuyến khích người khác làm việc 
phóng sinh, hoặc nhìn thấy người khác phóng sinh 
thì ngợi khen, tán thán, vui mừng theo với việc làm 
ấy, khiến cho tâm niệm lành của họ càng thêm tăng 
trưởng, đó cũng là tạo được phúc đức.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

330

Nếu bảo vệ được nhiều mạng sống, ắt tích chứa 
âm đức lớn lao, nhưng dù chỉ cứu sống được một 
con sâu nhỏ, đó cũng là việc thiện.

Giảng rộng:
Người có khả năng thì ra tay cứu sống nhiều vật 

mạng, tất nhiên được âm đức lớn lao. Đến như người 
không có khả năng, dù chỉ cứu sống một con sâu nhỏ, 
cũng là việc thiện. Đừng cho rằng việc thiện nhỏ không 
mang lại lợi ích nên không làm. Người đời không hiểu 
được lý lẽ này, nên thường chọn những loài nhỏ bé 
để có thể mua được nhiều con mà phóng sinh, đối 
với những con vật to lớn thì dù gặp nó sắp chết giữa 
đường cũng đưa mắt nhìn rồi đi qua. Như thế chỉ là 
tham muốn phúc đức cho bản thân mình, không phải 
là thương xót nỗi khổ của chúng sinh. Tâm địa như thế 
thì phước báo hết sức nhỏ nhoi, phải hết sức cẩn thận, 
không nên suy nghĩ theo cách như vậy!

Ngày ngày đều thêm việc thiện, tháng tháng tích 
lũy càng nhiều, thực hành càng rộng thì phước 
báo càng cao.

Giảng rộng:
Việc thiện không phân biệt lớn nhỏ, quý nhất ở 

chỗ có thể kiên trì thực hiện lâu dài. Ngày ngày đều 
có tăng thêm thì tháng tháng đều có sự tích lũy. Việc 
thiện nhiều, tất nhiên phạm vi làm thiện càng mở 
rộng, thực hành càng rộng thì phước báo càng cao.

Lòng từ phủ khắp nhân gian, tiếng lành cảm 
thông thiên giới.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

331

Giảng rộng:
Khởi tâm từ làm việc thiện lâu dài, công đức tích 

lũy sâu rộng nên khắp cõi người đều hay biết. Lòng 
người đã kính phục tin theo, ắt lòng trời cũng yêu 
cũng quý. Có người cho rằng, trời cao lồng lộng mênh 
mang xa tít, làm sao có thể cảm thông với việc làm 
ở cõi người? Đó là họ không biết rằng, các vị Thiên 
vương vào những ngày Lục trai1 đều xem xét khắp 
nhân gian, tất cả việc thiện đều biết, tất cả những 
việc xấu ác đều thấy rõ. Hơn nữa, người tu theo mười 
nghiệp lành thì cõi trời được ưu thế, người làm mười 
nghiệp ác thì a-tu-la được ưu thế, nên Thiên đế lúc 
nào cũng muốn người làm điều thiện.2 Chỉ cần có một 
người làm việc thiện, các vị thần vương liền lập tức 
báo lên Thiên đế. Những điều này trong Kinh điển có 
ghi chép rõ ràng, không phải nói theo suy đoán.

Rửa sạch trong lòng không oán cừu nghiệp 
chướng, phước lành tụ hội trong đời này; vun bồi 
tưới tẩm căn lành, an vui còn mãi đến đời sau.

Giảng rộng:
Không giết hại, chỉ làm việc phóng sinh, đối với 

1 Lục trai: là những ngày mồng 8, 14, 15, 23, 29 và 30 (tháng thiếu là 

28 và 29). Theo kinh Tứ Thiên vương thì vào những ngày đó, Tứ Thiên 
vương xem xét việc lành dữ ở cõi người. Một số người nguyện ăn chay 
mỗi tháng 6 ngày vào các ngày này, nên gọi là Lục trai.

2 Vì người làm thiện sinh lên cõi trời thì chư thiên đông đảo. Người làm ác 
sinh vào cõi a-tu-la thì a-tu-la càng đông hơn. A-tu-la vẫn thường xuyên 
gây chiến với chư thiên nên Thiên đế lúc nào cũng muốn có nhiều người 
sinh lên cõi trời mà không muốn có người sinh vào cõi a-tu-la.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

332

muôn loài không có oán cừu. Không chỉ được an vui 
trong đời hiện tại, mà nhờ căn lành này nên trong 
nhiều đời sau cũng sẽ được sống lâu hưởng phúc lâu 
dài, cho đến tương lai trọn thành quả Phật, hết thảy 
muôn loài chúng sinh hữu tình đều kính phục nương 
theo, như thế đều là những an vui còn mãi đến đời sau.

Nếu được thì [khi phóng sinh] nên niệm Phật trợ 
lực, tụng đọc Kinh điển.

Giảng rộng:

Gặp sinh mạng [sắp chết] có thể ra tay cứu sống, 
tuy là công đức hiền thiện, nhưng như thế chỉ cứu 
được cái thân xác thịt của chúng sinh, không giúp ích 
được cho sinh mạng trí tuệ sẵn có trong mỗi chúng 
sinh ấy. Vì thế, [trong khi làm việc phóng sinh] rất 
nên xưng niệm hồng danh đức Phật A-di-đà, vốn 
có đủ muôn vạn đức tốt, và cung kính trì tụng các 
phẩm Kinh điển Đại thừa. Tuy nhiên, cứu vật phóng 
sinh phải làm gấp rút như cứu lửa, nên việc trì tụng 
Kinh điển rất bất tiện, chỉ có thể dùng pháp niệm 
Phật [mới thật khả thi], giúp ích được những con vật 
được phóng sinh. Nếu đã mua được vật sống rồi lại 
để qua đêm, chờ sáng mới thả, hoặc sáng sớm mua 
về, đến sau trưa vẫn còn giam giữ, chờ đợi thiết lập 
đạo trường, tụ tập kẻ nam người nữ, kéo dài thời gian 
như thế ắt vật mạng chịu không nổi phải chết đi phần 
lớn. Làm việc phóng sinh mà như thế chỉ là hư rỗng, 
không thật lòng.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

333

Nên vì những con vật được thả ra mà hồi hướng 
công đức, nguyện cho chúng sau khi chết sẽ được 
sinh về Tây phương Cực Lạc, vĩnh viễn thoát 
khỏi ba đường ác.

Giảng rộng:

Nhờ công đức niệm Phật, nguyện cho các con vật 
được phóng sinh một khi chấm dứt đời sống hiện 
tại sẽ được vãng sinh về thế giới Tây phương Cực 
Lạc, được hóa sinh từ hoa sen, đạt quả vị không còn 
thối chuyển, vĩnh viễn xa lìa các đường ác, mãi mãi 
chấm dứt vòng luân chuyển khổ đau.

Ba đường ác, đó là nói trong sáu đường luân hồi 
thì có ba đường là xấu ác: địa ngục, ngạ quỷ và súc 
sinh.1

Được như thế ắt tâm lượng càng thêm lớn lao, 
cội đức càng sâu hơn nữa.

Giảng rộng:
Thấy sự khổ não của chúng sinh [sắp chết] mà ra 

tay làm việc phóng sinh, thì đối với người sẵn có tâm 
lành sẽ nuôi lớn thành tâm Bồ-đề lớn lao hơn nữa, 
cho nên nói là “càng thêm lớn lao”. 

Phóng sinh ắt được phước báo, đối với người đã 
gieo trồng phước đức thế gian, ắt nay thành đức hạnh 
xuất thế, cho nên nói là “càng sâu hơn nữa”.
1	Ba cảnh giới còn lại là cõi trời, cõi người và cõi a-tu-la, do không có quá 

nhiều khổ đau như ba đường ác, lại có điều kiện cho sự tu tập tăng 
tiến, nên được xem là những cảnh giới lành.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

334

Nhờ đó nhanh chóng thành tựu đạo nghiệp, được 
sinh về chín phẩm đài sen cõi Phật.

Giảng rộng:

Tâm lượng lớn lao, cội đức sâu vững, việc ấy 
làm sao suy nghiệm để biết? Nói chung, làm việc lợi 
tha chính là tâm hạnh của Bồ Tát. Thực hành pháp 
phóng sinh này để hỗ trợ thêm cho sự nghiệp tu tập 
đạo pháp, ắt sẽ như thuyền buồm thuận gió, nhanh 
chóng thẳng đến bờ bến là Niết-bàn. Trong ba phước 
lành của nghiệp thanh tịnh thì việc nuôi dưỡng tâm 
từ không giết hại là cao quý nhất. Nay đã có thể giữ 
giới không giết hại, lại thêm làm việc phóng sinh; 
đã có thể làm việc phóng sinh, lại thêm dùng Chánh 
pháp cứu chúng sinh [sau khi chết] được sinh về Tịnh 
độ; người dụng tâm tu tập được như thế, một khi đã 
trọn hết báo thân này, quyết định sẽ được sinh về chín 
phẩm đài sen nơi Cực Lạc, điều đó không còn nghi 
ngờ gì nữa.

Nay xin rộng khuyên hết thảy người đời, mong 
đừng vì thấy bản thân tôi đức hạnh mỏng manh, 
thân phận nhỏ nhoi mà ngờ vực không tin nhận.1

1 Đây là lời khiêm tốn của Đại sư Liên Trì.



335

Nghi thức phóng sinh

Nghi thức này căn cứ theo bản văn cũ của Pháp 
sư Lễ1 ở Tứ Minh, có đôi chút thêm bớt cho giản 
tiện, dễ thực hành. Về cuối có thêm vào phần thay 
cho những con vật được phóng sinh mà phát nguyện 
vãng sinh, lại thêm phẩm Thập hồi hướng trong kinh 
Hoa Nghiêm vào để kết thúc, lấy ý nghĩa là trước hết 
cầu sinh về thế giới Cực Lạc của đức Phật A-di-đà, 
sau đó thể nhập vào Hoa tạng huyền môn của đức 
Phật Tì-lô-giá-na.2

Thêm nữa, vào mùa nắng nóng thì vừa bắt đầu lễ 
phóng sinh có thể tụng niệm theo nghi thức này, vừa 
xong thì phóng sinh. Khi có người tiếp tục đến phóng 
sinh nữa, chỉ cần niệm chú Đại bi một lần, chú Vãng 
sinh ba lần, rồi vừa xưng niệm hồng danh Phật A-di-
đà vừa thả vật đi, không cần phải hết sức nghiêm túc 
theo nghi thức chỉnh tề, kéo dài thời gian sẽ tổn hại 
vật mạng. Nếu có người lại tiếp tục đến, cũng thực 
hiện giản lược như vậy.

Tại nơi phóng sinh, bày hương án trang nghiêm, 
có cành dương và nước sạch. Những người tham gia 
1 Tức Tổ sư đời thứ 17 của tông Thiên Thai, thường được tôn xưng là 

Tứ Minh Tri Lễ Đại sư (四明知禮大師), Tứ Minh Tôn giả (四明尊者) hay 
Tứ Minh Đại Pháp sư (四明大法師). Ngài sinh năm 960, viên tịch năm 
1028, quê ở Tứ Minh thuộc huyện Ngân, tỉnh Chiết Giang.

2 Phiên âm từ Phạn ngữ Mahā Vairocana Buddha, danh xưng dịch 
nghĩa là Đại Nhật Như Lai.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

336

phóng sinh đều phát khởi tâm từ, dùng ánh mắt từ 
hòa mà nhìn những con vật được phóng sinh, trong 
tâm quán niệm đến sự chìm đắm luân hồi của chúng, 
liền khởi lòng thương xót sâu xa, rồi lại quán niệm Tam 
bảo có oai lực hết sức lớn lao, có thể cứu thoát khổ nạn 
cho chúng. 

Quán niệm như vậy rồi, tay bưng chén nước, 
trong tâm thầm niệm: 

“Nhất tâm phụng thỉnh Thập phương Từ phụ Quảng 
Đại Linh cảm Quán Thế Âm Bồ Tát, xin giáng lâm đạo 
tràng, gia trì cho chén nước này có đủ công năng lớn lao, 
vừa rảy lên thân thể chúng sinh vật loại liền khiến cho 
chúng đều được thanh tịnh thân tâm, đủ sức lắng nghe 
Chánh pháp nhiệm mầu.” 

Nguyện thầm như vậy rồi, liền bắt đầu tụng thần 
chú Đại bi một lượt, sau đó dùng nước sạch trong chén 
ấy rảy lên thân thể những con vật được phóng sinh ba 
lần. Tiếp đến hai tay nâng lư hương cung kính bạch 
rằng:

“Ngưỡng bạch Thập phương Tam bảo, Bổn sư 
Thích-ca, Từ phụ Di-đà, Như Lai Bảo Thắng, Bồ Tát 
Quán Âm, Trưởng giả tử Lưu Thủy, Thiên Thai, Vĩnh 
Minh cùng các bậc Đại sĩ... xin nguyện các ngài từ bi 
chứng biết và hộ niệm cho. Hôm nay có các loài chúng 
sinh hoặc bay trên không trung, hoặc sống trên đất 
liền, hoặc lặn dưới sông nước, bị người khác đặt bẫy 
giăng lưới bắt được, sắp phải rơi vào chỗ chết, chúng 
con là tỳ-kheo (hoặc tỳ-kheo ni)... ... (khấn pháp hiệu)... 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

337

cùng các thiện nam tín nữ là... ... (khấn tên họ, pháp danh 
những người tham gia phóng sinh)... ... nhìn thấy như 
vậy liền khởi tâm tu theo hạnh Bồ Tát, phát tâm từ bi, 
gieo nhân lành trường thọ, thực hành phóng sinh, bỏ 
tiền chuộc lấy thân mạng của những chúng sinh này, 
trả chúng về đời sống tự do, cùng vâng làm theo Kinh 
điển Phương đẳng Đại thừa, giúp cho chúng được thọ 
pháp Tam quy, xưng niệm mười danh hiệu Phật, lại vì 
chúng giảng thuyết Giáo pháp Mười hai nhân duyên. 
Chỉ vì các loài chúng sinh này tội chướng sâu nặng, 
thần thức si mê hôn ám, nên ngưỡng cầu Tam bảo oai 
đức gia trì, xót thương tiếp độ.”

Tiếp đó lại bạch rằng:

“Hôm nay những chúng sinh có mặt ở đây đều 
xin quy y Phật, quy y Pháp, quy y Tăng.” (Lặp lại ba 
lần)  

“Hôm nay những chúng sinh có mặt ở đây đều 
đã quy y Phật, đã quy y Pháp, đã quy y Tăng.” (Lặp 
lại ba lần) 

“Từ nay về sau, những chúng sinh hôm nay đã 
quy y Tam bảo, trở thành Phật tử, thờ Phật làm thầy, 
vĩnh viễn không quy y tà ma ngoại đạo.” (Lặp lại ba 
lần)

“Hết thảy các Phật tử1 đã quy y Tam bảo, nay 
chúng tôi sẽ vì quý vị mà xưng tụng mười danh hiệu 
của đức Như Lai Bảo Thắng, nhờ công đức ấy khiến 

1 Nói với tất cả những con vật được phóng sinh, vì vừa rồi đã giúp 
chúng thọ Tam quy, trở thành Phật tử.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

338

cho quý vị sau khi được nghe rồi sẽ giống như mười 
ngàn con cá [trước đây được Trưởng giả tử Lưu Thủy 
cứu sống, sau khi mạng chung sẽ được] sinh về cõi 
trời, không hề khác biệt.”  

Tất cả những người tham gia phóng sinh đồng niệm:

“Nam mô Bảo Thắng Như Lai, Ứng cúng, Chánh 
biến tri, Minh hạnh túc, Thiện thệ, Thế gian giải, Vô 
thượng sĩ Điều ngự trượng phu, Thiên nhân sư, Phật, 
Thế Tôn.” (Lặp lại ba lần)

Sau đó, [vị chủ lễ] thuyết pháp với những con vật 
được phóng sinh:

“Này các Phật tử, hôm nay tôi sẽ vì quý vị mà 
thuyết giảng giáo pháp Mười hai nhân duyên, chỉ rõ 
các tướng sinh, tướng diệt, giúp cho quý vị thấu hiểu 
được pháp sinh diệt, chứng ngộ được pháp không 
sinh diệt, đồng như chư Phật, chứng Đại Niết-bàn. Đó 
là: Vô minh duyên theo hành, hành duyên theo thức, 
thức duyên theo danh sắc, danh sắc duyên theo sáu 
nhập, sáu nhập duyên theo xúc, xúc duyên theo cảm 
thụ, cảm thụ duyên theo ái luyến, ái luyến duyên theo 
chấp thủ, chấp thủ duyên theo hữu, hữu duyên theo 
sinh, sinh duyên theo già chết, ưu bi khổ não. Như 
vậy, khi vô minh diệt mất thì hành diệt theo, hành 
diệt mất thì thức diệt theo, thức diệt mất thì danh sắc 
diệt theo, danh sắc diệt mất thì sáu nhập diệt theo, 
sáu nhập diệt mất thì xúc diệt theo, xúc diệt mất thì 
cảm thụ diệt theo, cảm thụ diệt mất thì ái luyến diệt 
theo, ái luyến diệt mất thì thủ diệt theo, thủ diệt mất 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

339

thì hữu diệt theo, hữu diệt mất thì sinh diệt theo, sinh 
diệt mất thì già chết, ưu bi khổ não đều diệt theo.”

Thuyết pháp xong, lại nói:

“Này các Phật tử, nay tôi y theo Kinh điển Đại 
thừa, đã trao cho quý vị Tam quy, đã vì quý vị xưng 
niệm Mười danh hiệu Phật, cũng đã thuyết giảng cho 
quý vị nghe xong giáo pháp Mười hai nhân duyên. 
Bây giờ tôi sẽ vì quý vị mà đối trước Tam bảo phát lộ 
mọi tội lỗi trong quá khứ, chí thành cầu xin sám hối, 
nguyện cho bao nhiêu tội lỗi nghiệp chướng của quý 
vị, trong một niệm đều hết thảy tiêu trừ, được sinh về 
cảnh giới lành, được gần Phật nhận lời thọ ký. Quý vị 
nên hết sức chí thành cùng nương theo những lời sám 
hối sau đây.”

Tiếp đọc lời sám hối:

“Xưa nay con tạo bao nghiệp ác, 
Đều do muôn kiếp tham, sân, si.
Từ thân, miệng, ý khởi sinh ra,
Hết thảy con nay xin sám hối.”

(Lặp lại ba lần)

Nam mô Thanh Lương Địa Bồ Tát. (Ba lần)

“Nguyện cho tất cả quý vị từ sau khi được phóng 
sinh rồi, vĩnh viễn không gặp ác ma, không bị ăn 
nuốt, không sa vào lưới bẫy, được sống đời thong 
dong tự tại, hưởng trọn tuổi trời. Sau khi mạng chung 
thì nương nhờ oai lực Tam bảo cùng nguyện lực từ 
bi của đức Như Lai Bảo Thắng, hoặc sinh về cõi trời 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

340

Đao Lợi, hoặc sinh ra trong cõi nhân gian, đều biết tu 
hành, giữ theo giới luật, không quay trở lại làm việc 
ác như xưa, đem tâm thành tín niệm Phật, được tùy 
nguyện vãng sinh.”

Tiếp đó cầu nguyện cho những người phóng sinh:

“Lại nguyện cho các đệ tử tham gia việc phóng 
sinh hôm nay là... ... (khấn tên họ, pháp danh những người 
tham gia phóng sinh)... ... từ nay về sau hạnh nguyện 
Bồ-đề được tăng trưởng, sáng suốt trong từng niệm 
tưởng, cứu khổ chúng sinh như cứu chính mình. Nhờ 
nhân duyên ấy được sinh về Tây phương Cực Lạc,1 
được gặp đức Phật A-di-đà và các vị Thánh chúng, 
chứng đắc pháp nhẫn vô sinh, hóa hiện phân thân 
nhiều như số hạt bụi nhỏ, rộng độ hết thảy chúng 
sinh hữu tình đều được thành Chánh giác.”

Tất cả đại chúng đồng thanh tụng niệm phẩm 
Hồi Hướng trong kinh Hoa Nghiêm, cùng thần chú 
Vãng sinh Tịnh độ.

“Kinh Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm, phẩm 
Thập Hồi Hướng. Tùy thuận kiên cố hồi hướng hết thảy 
căn lành.2

1 Nguyên tác dùng An Dưỡng, là một tên khác của cõi Tây phương 
Cực Lạc. 

2 Nội dung từ sau đoạn này trở xuống cho đến phần tụng thần chú 
Vãng sinh được trích nguyên văn từ kinh Đại Phương Quảng Phật 
Hoa Nghiêm (大方廣佛華嚴經), quyển 27, phẩm Thập hồi hướng 
(phẩm thứ 25), phần thứ 5, bản Hán dịch của ngài Thật-xoa-nan-đà. 
Kinh này được xếp vào Đại Chánh tạng thuộc Tập 10, kinh số 279. 
Phần kinh văn trích dẫn này bắt đầu từ trang 149, tờ b, dòng thứ 16.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

341

“Phật tử, Đại Bồ Tát, khi sinh làm vị Đại quốc 
vương, đối với Chánh pháp thông hiểu tự tại, rộng làm 
theo lời dạy của Phật, khiến cho trong cõi nước được 
dứt trừ nghiệp giết hại. Khắp trong cõi Diêm-phù-đề, 
những nơi thành ấp, xóm làng, đều ban lệnh cấm hết 
thảy mọi sự giết mổ. Đối với muôn loài chúng sinh dù 
là những loài không có chân, hoặc có hai chân, bốn chân 
hoặc nhiều chân, đều ban cho sự an ổn không sợ sệt, 
không hề khởi tâm muốn cướp đoạt [mạng sống của 
chúng]. Rộng tu hết thảy hạnh nguyện Bồ Tát, ban rải 
đức nhân từ đến muôn loài vật, không làm những việc 
xâm hại não loạn, phát khởi tâm nhiệm mầu quý báu 
đem sự an ổn đến cho mọi chúng sinh. Đối trước chư 
Phật khởi tâm mừng vui sâu xa cùng cực, thường tự 
mình trụ yên trong ba loại giới hạnh thanh tịnh, lại 
cũng khiến cho tất cả chúng sinh đều được trụ yên 
như vậy.

“Đại Bồ Tát khiến cho chúng sinh trụ yên trong 
Năm giới, vĩnh viễn dứt trừ không làm việc giết hại, 
lại dùng căn lành đó hồi hướng như sau: 

-	 Nguyện cho hết thảy chúng sinh đều phát tâm 
Bồ-đề, được đầy đủ trí tuệ, vĩnh viễn giữ được 
thọ mạng, không có lúc chấm dứt.

-	 Nguyện cho hết thảy chúng sinh sống lâu vô 
lượng kiếp, cúng dường hết thảy chư Phật, 
chuyên cần cung kính tu tập, cuối cùng càng 
được tăng thêm tuổi thọ. 

-	 Nguyện cho hết thảy chúng sinh tu tập hành 
trì trọn đủ, lìa khỏi các pháp già chết, hết thảy 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

342

tai nạn, chất độc đều không làm hại đến sinh 
mạng. 

-	 Nguyện cho hết thảy chúng sinh thành tựu 
đầy đủ thân không tật bệnh, phiền não, được 
thọ mạng tự tại, có thể tùy ý sống trên đời. 

-	 Nguyện cho hết thảy chúng sinh được thọ 
mạng vô tận, đến cùng kiếp trong tương lai, 
trụ yên trong hạnh nguyện Bồ Tát, giáo hóa 
điều phục hết thảy chúng sinh.

-	 Nguyện cho hết thảy chúng sinh luôn được 
tăng trưởng căn lành Thập lực trong suốt đời 
sống của mình.

-	 Nguyện cho hết thảy chúng sinh được trọn đủ 
căn lành, được đời sống vô tận, thành tựu trọn 
vẹn đại nguyện.

-	 Nguyện cho hết thảy chúng sinh đều được gặp 
chư Phật, cúng dường phụng sự, an trụ trong 
đời sống vô tận mà tu tập căn lành.

-	 Nguyện cho hết thảy chúng sinh từ chỗ của đức 
Như Lai khéo học được các môn học của mình, 
đạt được niềm vui từ Phật pháp, thọ mạng vô 
tận.

-	 Nguyện cho hết thảy chúng sinh được căn 
mạng thường còn không già, không bệnh, 
dũng mãnh tinh tấn thể nhập trí tuệ chư Phật.

“Như thế là Đại Bồ Tát trụ yên trong ba tụ tịnh 
giới, vĩnh viễn dứt trừ nghiệp giết hại, hồi hướng căn 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

343

lành cho tất cả chúng sinh đều được đầy đủ Mười sức 
của Phật.”

Tiếp theo trì tụng thần chú Vãng sinh ba lần. Tụng 
xong, vị chủ lễ tác bạch rằng:

“Chúng con hôm nay làm việc phóng sinh được 
bao nhiêu công đức, xin dùng để báo đáp rộng khắp 
bốn ơn nặng, lợi lạc đồng đều trong Ba cõi, nguyện 
cho hết thảy chúng sinh trong pháp giới đều được 
thành tựu trọn vẹn trí tuệ giải thoát. Nam-mô Thập 
phương tam thế nhất thiết chư Phật, nhất thiết chư 
Đại Bồ Tát, Ma-ha Bát-nhã ba-la-mật.”

Lời nguyện sau khi phóng sinh

Sau khi hoàn tất việc phóng sinh, đến trước bàn thờ 
Phật, chí tâm lễ bái hình tượng Phật rồi khấn nguyện như 
sau:

“Đệ tử tên là... (khấn tên họ, pháp danh)..., xin đem 
hết tâm thành quy y đức Phật A-di-đà ở thế giới Tây 
phương Cực Lạc. Đệ tử vâng theo lời Phật dạy trước 
đây, hôm nay thực hành việc phóng sinh, được số 
lượng vật mạng là... ...(kể ra số lượng)... ... 

Nhờ công đức này, xin nguyện cho đệ tử được 
tiêu trừ tội lỗi nghiệp chướng, giải trừ mọi oán thù 
oan trái, căn lành tu tập ngày càng tăng trưởng, đến 
phút lâm chung được thân tâm an ổn, chính niệm rõ 
ràng, nhờ ơn Phật tiếp dẫn sinh về cõi nước Cực Lạc, 
hóa sinh từ giữa hoa sen trong ao bảy báu, hoa nở 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

344

liền được gặp Phật, chứng đắc pháp nhẫn vô sinh, 
được đầy đủ trí tuệ Phật, dùng thần lực lớn lao có 
thể khiến cho những chúng sinh được con phóng 
sinh, cùng tất cả vô số chúng sinh trong khắp mười 
phương, thảy đều được cứu độ giải thoát, thành đạo 
Vô thượng. Nay phát lời nguyện này, xin đức Phật từ 
bi xót thương tiếp nhận.”

Phát nguyện như trên rồi, tiếp đó niệm danh hiệu 
Phật một trăm lần, hoặc ngàn lần hay vạn lần, nhiều 
ít tùy ý. 1 

1 Nguyên tác ghi là “宋慈雲懺主遵式《戒酒肉慈慧法門偈》- Tống Từ 
Vân Sám chủ Tuân Thức ‘Giới tửu nhục từ tuệ pháp môn kệ’” (‘Kệ pháp 
môn từ bỏ rượu thịt, tu tập từ bi trí tuệ’ của Từ Vân Sám chủ Tuân Thức 
đời Tống. Theo tra cứu của chúng tôi thì toàn văn trích dẫn ở đây được 
An Sĩ toàn thư trích lại từ Kim viên tập (金園集) của ngài Tuân Thức (遵

式), tổng cộng có 3 quyển, bài này nằm ở quyển 3. Kim viên tập hiện 
còn được lưu giữ trong Vạn tục tạng, thuộc Tập 57, kinh số 950. Bài 
“Giới tửu nhục từ tuệ pháp môn kệ” này bắt đầu từ dòng thứ 12, trang 
13, tờ a. Khi chuyển dịch chúng tôi có tham khảo toàn văn trong sách 
này và những Kinh điển được trích dẫn. 



345

Kệ khuyên người  
từ bỏ rượu thịt1 

Lời tựa 

Những bài kệ này được biên soạn từ các Kinh điển 
Đại thừa, Tiểu thừa như: kinh Lăng-già, kinh Ương-
quật, kinh Niết-bàn, kinh Tát-già-ni-kiền, kinh A-hàm, 
kinh Chánh pháp niệm, kinh Hoa Nghiêm thập trụ... 

Nhân khi đọc qua [các kinh ấy], tôi trích soạn 
thành 100 bài kệ,2 đặt tên là “Kệ từ bỏ rượu thịt, tu tập 
trí tuệ từ bi”, để trình bày với những ai còn chưa nghe 
biết, [làm được theo đúng như kệ này] cũng đủ để tự 
răn nhắc.

Mong sao những ai đủ lòng tin có thể dành thời 
gian thư thả đọc kỹ kệ này, suy xét sâu xa về những 

1 Nguyên tác ghi là “宋慈雲懺主遵式《戒酒肉慈慧法門偈》- Tống Từ 
Vân Sám chủ Tuân Thức ‘Giới tửu nhục từ tuệ pháp môn kệ’” (‘Kệ pháp 
môn từ bỏ rượu thịt, tu tập từ bi trí tuệ’ của Từ Vân Sám chủ Tuân Thức 
đời Tống. Theo tra cứu của chúng tôi thì toàn văn trích dẫn ở đây được 
An Sĩ toàn thư trích lại từ Kim viên tập (金園集) của ngài Tuân Thức (遵

式), tổng cộng có 3 quyển, bài này nằm ở quyển 3. Kim viên tập hiện còn 
được lưu giữ trong Vạn tục tạng, thuộc Tập 57, kinh số 950. Bài “Giới tửu 
nhục từ tuệ pháp môn kệ” này bắt đầu từ dòng thứ 12, trang 13, tờ a. Khi 
chuyển dịch chúng tôi có tham khảo toàn văn trong sách này và những 
Kinh điển được trích dẫn.
2 Tuy nói là 100 bài kệ nhưng thực ra không có sự phân biệt rõ rệt.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

346

nghiệp hiện nay đang tạo ra mà hết sức kinh sợ về 
sự báo ứng trong tương lai, đâu dễ chịu đựng nổi 
những cực hình ngâm chảo nước đồng sôi, nuốt hòn 
sắt nóng! 

Chính văn

Thành tâm kính lễ Phật, Pháp, Tăng,
Tam bảo lòng từ như biển rộng.
Con nay mong muốn y Chánh pháp,
Rộng khuyên hết thảy mọi chúng sinh:

Không giết hại ăn thịt muôn loài.
Cùng tích tụ nhân lành từ ái,
Được sống thọ dứt trừ bệnh khổ,
Trong tương lai quả Phật trọn thành.

Mười phương chư Phật, Đại Bồ Tát,
Thường vì cứu độ mọi chúng sinh,
Xả bỏ thân mạng cùng đầu, mắt,
Trải qua vô lượng, vô số kiếp.

Khi làm vua, cắt thịt cứu chim ưng,
Lúc sinh làm rồng, xả thân cứu kiến.
Trưởng giả Lưu Thủy, cứu cá chết khô,
Bồ Tát bỏ thân, nuôi cọp đói lả.
Bao kiếp thường tu hành đạo từ,
Thành tựu sức từ bi, hiền thiện.
Chư Phật đã trừ mọi vọng tâm,
Chỉ còn duy nhất một tâm từ.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

347

Người thường tu tập hạnh từ bi,
Không giết hại, ăn thịt muôn loài.
Ngưỡng nguyện sức oai thần chư Phật,
Đời đời vẫn thường luôn gia hộ.

Lời Phật dạy: Nếu giết chúng sinh,
Tức giết mẹ cha nhiều đời trước,
Hoặc như tự giết vợ, con mình,
Hoặc giết anh, chị, em trai, gái.
Hết thảy chúng sinh dù nam nữ,
Đều từng là cha, mẹ chúng ta.
Mỗi kiếp sinh ra từ thai bào,
Ta đều nhờ họ được thân thể.

Ta sinh làm mỗi loài súc sinh,
Xương cao như núi, máu như biển. 
Lại mang thân mỗi loài như vậy,
Đều qua số kiếp không kể xiết.

Trôi lăn trong sáu đường luân hồi,
Thay đổi làm thân thuộc của nhau. 
Cho nên giết vật để ăn thịt,
Nào khác gì ăn thịt cha mẹ?
Lại quán xét, có bao nhiêu thân xác,
Đều cũng đồng một bản thể như ta.
Xương thịt ta so với muôn loài,
Thật ra cũng là một xương thịt.
Cũng như phòng trước với bếp sau,
Vẫn đều gọi chung là nhà ta.
Nên biết những kẻ thường ăn thịt,



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

348

Chính là ăn nuốt tự thân mình.
Thế Tôn quán xét tạng Như Lai,
Thấy cảnh giới Phật và chúng sinh,
Chỉ là một cảnh giới, không hai,
Hết thảy xương thịt đồng một loại.

Như diễn viên tạm thay hình dạng,
Nhưng thật ra vốn chỉ một người.
Nếu khởi tâm giết hại chúng sinh,
Nên quán tưởng đó là chư Phật.

Những kẻ săn bắn, người đồ tể,
Hoặc người thường lưới bắt cá, chim,
Chúng sinh từ xa vừa trông thấy,
Đều tự nhiên run rẩy, sợ chết.

Vì những kẻ ấy tâm ác độc,
Chỉ biết hám lợi, ưa ăn thịt.
Tay cầm dao sắc hoặc cung tên,
Chỉ muốn giết hại sinh mạng chúng.

Nên chúng sinh trốn kỹ, bay cao,
Hốt hoảng kinh hãi mà xa lánh.
Những kẻ ấy thường đối chúng sinh,
Khởi lên tâm niệm đại oán cừu.

Chúng sinh đều yêu tiếc thân mạng,
Dù người hay vật đều không khác.
Nếu muốn ăn nuốt thịt chúng sinh,
Trước tiên hãy thử cắt thịt mình.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

349

Chết là nỗi khổ không gì hơn,
Có chúng sinh nào chẳng khiếp sợ?
Chỉ cần tự quán xét chính mình,
Vì sao lại ăn thịt muôn loài?

Vì lợi mà giết hại vật mạng,
Hoặc tham tiền lưới bắt chúng sinh,
Hai nghiệp ấy đều là giết hại,
Chết đọa vào địa ngục khóc la.

Hãy nghe đây: Những kẻ giết hại,
Bỏ thân này, địa ngục sẵn chờ,
Có thành sắt vây quanh giam hãm,
Vút cao hơn tám vạn do-tuần.

Chiều dài, rộng cũng đều như vậy,
Lại ngập tràn lửa dữ đốt thiêu,
Cả trong ngoài một màu đỏ rực,
Bốn cửa thành, chó dữ đứng canh.
Tiếng ngục tốt quát la như sấm,
Hai mắt như chớp điện chiếu soi,
Rượt đuổi kẻ mang tội giết hại,
Bắt đưa vào chịu khổ trăm bề.

Có lực sĩ tay cầm giáo sắt,
Với cán dài mười thước khiếp thay,
Mũi sắc nhọn bề ngang tám tấc,
Đâm thẳng vào giữa ngực tội nhân.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

350

Vết đâm sâu xuyên ngực thấu lưng,
Khổ sở đớn đau không nói hết,
Kéo dài trong muôn ức ngàn năm,
Chịu khổ đau cùng cực như vậy.

Hãy nghe đây: Những kẻ ăn thịt,
Bỏ thân này, đọa ngục A-tỳ,
Nhà ngục sắt vừa cao vừa rộng,
Mỗi bề hơn tám vạn do-tuần.

Bốn cửa ra lửa dữ thiêu đốt,
Suốt hai bề nam bắc thông nhau,
Tường vây quanh, lưới sắt bủa giăng,
Cổ mang gông, chân thêm xiềng sắt,
Hết thảy đều bị lửa đốt thiêu,
Nóng cháy lên một màu đỏ rực,
Tội ăn thịt chịu khổ như vậy,
Trong trăm ngàn muôn ức năm dài.
Hãy nghe đây: Những người nấu thịt,
Đọa vào ngục có chảo nước sôi.
Chảo lớn ấy hai bề sâu rộng,
Đều tính ra hơn vạn do-tuần.

Ngày đêm luôn có lửa nung nấu,
Nước không ngừng sôi sục bên trong.
Tội nấu thịt, bị vào chảo ấy,
Chịu khổ này mười bảy ngàn năm!

Hãy nghe đây: Những người nướng thịt,
Chết đọa vào ngục có giường sắt.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

351

Ngục ấy rộng hai bề ngang dọc,
Mỗi bề đều tám vạn do-tuần.

Dưới giường sắt có lửa nung nóng,
Tội nhân bị ép nằm lên giường.
Tim, gan, da thịt đều cháy bỏng,
Như vậy suốt mười hai ngàn năm.

Hãy nghe đây: Những người cắt thịt,
Chết đọa vào ngục bị băm vằm.
Trong ngục có năm trăm lực sĩ,
Luôn cầm dao sắc chặt, băm vằm.

Băm nát mãi thành muôn mảnh vụn,
Gió nghiệp thổi vào, sống lại như xưa,
Chết đi sống lại, mãi như vậy,
Kéo dài qua mười hai ngàn năm.

Hãy nghe đây: Những kẻ nuôi gà,
Vì tham cho thịt béo mỡ nhiều,
Nên mỗi ngày gà ăn trùng sống,
Mỗi con đều đến số năm trăm.

Tội lỗi ấy, người, gà cùng chịu,
Sau khi chết địa ngục sẵn chờ.
Trong ngục ấy chứa đầy phẩn nóng,
Mỗi chiều đo tám vạn do-tuần.
Người với gà cùng vào trong ngục,
Chịu giam cầm năm vạn ngàn năm.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

352

Hãy nghe đây: Những người săn bắn,
Bủa lưới giăng, đặt bẫy muôn loài,
Đào hố, căng dây rình bắt vật,
Hoặc phóng lao, giết thú giết chim.
Hoặc bốn bề vây chặt, đuổi xô,
Dồn bức muôn loài vào cửa tử.
Chết phải đọa địa ngục trục sắt,
Mỗi trượng vuông có vạn mũi đinh.

Trục ấy lăn đè lên tội nhân,
Một vòng, mũi nhọn đâm khắp người,
Toàn thân như bị đinh xuyên thấu,
Đau đớn cùng cực không chịu nổi.
Trải qua đến trăm ngàn vạn năm,
Chịu khổ báo không ngừng như thế.

Những kẻ giết hại và ăn thịt,
Chịu khổ đau ở địa ngục xong,
Lại sinh làm ngạ quỷ, la-sát,
Hoặc sư tử, cọp beo, chó sói...
Hoặc cáo, chồn, mèo, cú, diều dâu... 
Chỉ uống máu tươi, ăn thịt sống,
Thường bị người lùng bắt phanh thây,
Chẳng được sống tự do yên ổn.

Lửa đói khát suốt đời nung nấu.
Thấy muôn loài, chỉ muốn giết ăn,
Tâm xấu ác ngày càng thêm lớn,
Hạt giống đại từ dứt mất thương thay!
Ví như lại được sinh làm người,
Ắt phải chịu tàn tật, chết yểu.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

353

Hoặc ngu si bài bác nhân quả,
Lại trở vào địa ngục ngay thôi!

Khi Thế Tôn thuyết dạy kinh này,
Vô số quỷ la-sát kinh sợ,
Cùng than khóc, thề không ăn thịt,
Nguyện đi theo bảo vệ người lành.

Những ai đã được nghe kinh này,
Vì cớ sao chẳng sửa lỗi xưa?
Như thế thật uổng sinh kiếp người,
Vì chẳng được như loài la-sát.1

Hãy thận trọng, không đốt rừng núi,2

Không phá bờ đê ngăn nước sông,
Không đốn cây có chim làm tổ,
Không đốt củi có nhiều mối, mọt...
Nếu thấy chúng sinh bị giết hại,
Phải khéo tìm phương cách cứu nguy.

Cung kính đảnh lễ mười phương Phật,
Bậc Đại Bi Trí Đức Thế Tôn.
Nay con muốn khuyên người thế tục,
Bỏ men say, cầu trí xuất trần.

1 Nguyên tác dùng “食人鬼 - thực nhân quỷ” (quỷ ăn thịt người), chính là 
chỉ đến các quỷ la-sát vừa nói ở đoạn trên. Quỷ la-sát vốn tính hung ác, 
thích ăn thịt người, nhưng sau khi nghe đức Phật thuyết dạy những nội 
dung trên thì kinh sợ thề không ăn thịt nữa. Nếu con người được nghe 
kinh mà vẫn không bỏ việc ăn thịt thì không bằng những quỷ la-sát ấy.

2 Vì khi cháy rừng thì có rất nhiều loài vật không thể thoát được, phải 
chết cháy.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

354

Như trong kinh đức Phật có dạy,
Uống rượu vào sinh vạn lỗi lầm.
Trong tám vạn trần lao uế trược,
Ba mươi lăm đầu mối sai lầm,
Đều nảy sinh từ việc uống rượu.
Xin mọi người chú tâm xét kỹ,
Rượu say sưa tâm huyễn loạn sinh.
Sáu thức đều ám hôn mê muội.
Nghĩa cha con dứt đường tôn kính,
Đạo vua tôi đảo ngược kỷ cương,
Tình mẹ con, nếp nhà rối loạn.
Chẳng còn theo khuôn phép lễ nghi.

Như thuở xưa nước Xá-bà-đề,
Có người tên Ương-quật-ma-la,
Uống rượu say loạn dâm cùng mẹ,
Nhân đó rồi lại giết cả cha.
Khi bà mẹ thông dâm người khác,
Lại vung đao giết mẹ không tha.

Lại nhớ chuyện ông Sa-già-đà,1

Đại A-la-hán chứng thần thông.
Khi vân du ngang nước Chi-đề,
Làng Bạt-đà2 nhân duyên tìm đến.

1	Nguyên văn câu chuyện này được ghi chép trong kinh Phật thuyết Ưu-
bà-tắc ngũ giới tướng (佛說優婆塞五戒相經), được xếp vào Đại Chánh 
tạng, Tập 24, kinh số 1476. Câu chuyện bắt đầu từ dòng thứ 17, trang 
943, tờ b. Kinh văn kể chuyện chi tiết hơn so với trong bài kệ này chỉ 
lược nói một số điểm chính. Vị A-la-hán này được đề cập đến trong 
kinh với tên gọi là Trưởng lão Sa-già-đà.

2 Theo kinh văn thì thôn này tên là Bạt-đà-la-bà-đề (跋陀羅婆提).



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

355

Nơi ấy có con rồng độc lớn,
Xưng tên là Am-bà-la-đề.1

Rồng hết sức bạo tàn, độc ác,
Hại bao người hiền thiện trong thôn.2

Vị La-hán hiện sức thần thông,
Rồng độc kia liền khuất phục ngay.
Dân làng hoan hỷ, muốn báo ơn,
Dâng tiệc chay, cháo sữa thơm ngon.

Có cô gái dâng cháo sữa rồi,
Lòng lo nghĩ sợ ngài rét lạnh,3

Liền dùng rượu có màu giống nước,
Tiếp dâng lên La-hán ấm lòng.

Vị La-hán ngỡ là nước sạch,
Liền uống vào, say đến ngả nghiêng.
Lảo đảo đến cổng chùa ngã gục,
Y bát đều vất bỏ ngổn ngang.

Cho hay lúc tỉnh hiện thần thông,
Hàng phục được cả rồng độc lớn,

1 Theo kinh văn thì con rồng này tên là Am-bà-la-đề-đà (菴婆羅提陀).
2 Theo kinh văn thì con rồng này hết sức hung dữ, phá hoại hết mùa 

màng trong thôn, lại xua đuổi hết các loài ngựa, dê, trâu, lừa... phải 
tránh xa nơi nó ở.

3 Theo kinh văn thì có nhiều người dân phụng thỉnh Trưởng lão Sa-già-
đà đến cúng dường. Cô gái này là một trong số đó, và ngài đã nhận lời 
đến nhà cô thọ trai. Vì lòng thành kính, cô đã tìm mua cho được món 
cháo sữa thơm ngon bổ dưỡng nhất. Sau đó lại suy nghĩ sợ rằng ngài 
ăn món cháo sữa này có thể sẽ phát lạnh. (女人思惟：是沙門噉是名
酥乳 糜或當冷發。-Nữ nhân tư duy: Thị sa-môn đạm thị danh tô nhũ 
mi, hoặc đương lãnh phát.)



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

356

Rượu say vào nằm như xác chết,
Chịu ễnh ương, cóc nhái khinh thường.

Đức Thế Tôn nhân sự việc này,
Truyền tụ tập chúng tăng đông đủ,
Ngay nơi Sa-già-đà say rượu,
Để khuyên răn, chế định giới điều.1

Người Phật tử vâng điều giới ấy,
Quyết không dùng chất có men say.2

Kinh Chánh Pháp Niệm3 có dạy rằng:
Vua Diêm-la quở trách tội nhân,
Trước khi đưa vào ngục trị tội,
Đọc cho nghe bài kệ dưới đây:4

Rượu uống vào rối loạn trong tâm,
Khiến con người chẳng khác loài dê...

1 Theo kinh văn thì đức Phật đã nhân sự việc này chế định giới “không 
uống rượu”. Sau khi giảng rõ các mối nguy hại, đức Phật đã dạy rằng: 
“從今日若言我是佛弟子者，不得飲酒，乃至小草頭一 滴，亦不得飲。 
- Tùng kim nhật, nhược ngôn ngã thị Phật đệ tử giả, bất đắc ẩm tửu, nãi 
chí tiểu thảo đầu nhất trích, diệc bất đắc ẩm.” (Kể từ hôm nay, những 
ai nhận mình là đệ tử Phật đều không được uống rượu, thậm chí chỉ 
một giọt nhỏ như giọt sương đầu ngọn cỏ cũng không được uống.) 

2 Câu chuyện này cũng được kể lại trong Thập tụng luật (十誦律), quyển 
17, thuộc Đại Chánh tạng, Tập 23, kinh số 1435. Chuyện được bắt đầu 
từ dòng thứ 29, trang 120, tờ b.

3 Tức kinh Chánh pháp niệm xứ (正法念處經), tổng cộng 70 quyển, do 
ngài Cù-đàm Bát-nhã-lưu-chi dịch sang chữ Hán. Kinh này được xếp 
vào Đại Chánh tạng thuộc Tập 17, kinh số 721. Nội dung liên quan 
đến trích dẫn nằm trong quyển 8, bắt đầu từ dòng thứ 4, trang 44, tờ c. 

4 Bài kệ trong kinh văn có nội dung dài hơn, ở đây chỉ lược trích, bắt 
đầu trích từ dòng thứ 12, trang 44, tờ c.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

357

Mọi việc làm không còn tự biết,
Nên dứt bỏ, không được uống rượu.

Lại rượu vào, thân thể cứng đờ,
Nằm bất động, khác nào xác chết.
Những ai muốn giữ tâm tỉnh táo,
Phải dứt ngay, không được uống rượu.

Rượu là nơi tụ tập lỗi lầm,
Chẳng mang đến điều gì lợi ích.
Chỉ khiến ta đi vào đường ác,
Và những nơi hôn ám tối tăm.

Uống rượu vào, địa ngục sẵn chờ,
Hoặc có thể sinh làm quỷ đói,
Hoặc sinh vào súc sinh cầm thú,
Hết thảy đều do rượu dẫn dắt. 

Phật có dạy, người đời nên biết:
Trong các độc, rượu là kịch độc,
Là địa ngục khổ hơn các ngục,
Là bệnh nặng nhất trong muôn bệnh.1

Người một khi đã uống rượu vào,2

Lúc mừng vui đều không duyên cớ,
Lại vô cớ nổi cơn sân hận,
Hoặc bỗng dưng việc ác làm càn.

Đối trước Phật sinh lòng nghi ngại,
Cả việc đời, việc đạo phá tan,

1 So với kinh văn thì đoạn trích tiếp theo đây có lược bỏ 17 câu kệ. 
2 So sánh kinh văn thì từ đây bắt đầu một đoạn trích mới, từ dòng đầu 

tiên của trang 45, tờ a, sách đã dẫn trên.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

358

Lại như lửa đốt thiêu giải thoát,
Đều chỉ là do rượu mà thôi.

Những ai từ bỏ việc uống rượu,
Sẽ luôn theo nẻo chánh đường ngay,
Thẳng đến nơi tốt lành đệ nhất,
Chứng đắc ngay quả vị vô sinh.1

Đừng uống vào chất rượu vô minh,
Vì đó là nguyên nhân các khổ.
Hàng Thanh văn trụ bậc Minh thoát,2

Do rượu say trở lại phàm phu.

Nếu gặp lúc thân mang bệnh khổ,
Quán xét tìm gốc bệnh khởi sinh.
Từ si mê, chấp hữu, ái luyến,
Tích tạo nhân phải chịu quả bệnh.
Dẫu Kỳ-bà3 dùng hết y thuật,
Cũng không làm thay đổi nghiệp kia.
Huống chi thuốc rượu của thế gian,
Sao có thể tiêu trừ bệnh khổ?
Rượu là nguồn gốc sự buông thả,
Không uống rượu, là đóng cửa ác.
Thà bỏ đi trăm ngàn thân mạng,

1 So sánh kinh văn thì từ đây hết phần trích dẫn từ kinh Chánh pháp 
niệm xứ.

2 Minh thoát (明脫): chỉ vị Thanh văn đã có sự tu chứng, theo ý nghĩa 
dứt trừ ngu si nên gọi là minh (sáng suốt), dứt trừ tham ái nên gọi là 
thoát (không bị trói buộc).

3 Kỳ-bà (耆婆): phiên âm từ Phạn ngữ là Jīvaka, tên của một vị danh y đệ 
tử Phật, là ngự y của vua Tần-bà-sa-la. Ông chính là người phụ trách 
việc chữa bệnh cho chư tăng vào thời đức Phật.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

359

Còn hơn phá giới, uống rượu say.

Dù phải chịu thân này khô héo,
Quyết trọn đời không uống rượu vào.
Ví như kẻ hủy phạm giới này,
Mà được tăng thêm trăm tuổi thọ,
Cũng không bằng thà giữ trọn giới,
Chịu tức thời tan nát toàn thân.
 
Dù biết chắc uống rượu lành bệnh,
Người khôn ngoan vẫn chẳng uống vào.
Huống chi còn phân vân chưa biết,
Liệu uống vào khỏi bệnh hay không.

Phát khởi tâm quyết định giữ giới,
Liền thấy lòng hoan hỷ vô cùng.
Do sáng suốt chứng đạt lẽ thật,
Bệnh khổ kia tức khắc tiêu trừ.

Hãy nghe đây: Những người nấu rượu,
Chết đọa vào địa ngục bã hèm,
Cùng địa ngục chứa đầy tro nóng,
Chịu đọa đày mười tám ngàn năm.

Hãy nghe đây: Người buôn bán rượu,
Chết đọa vào ngục có ao rượu,
Rượu đầy ao như nước đồng sôi,
Bị ném vào trong ao chịu khổ.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

360

Hãy nghe đây: Những người uống rượu,
Chết đọa vào địa ngục rót nước,
Ngày đêm phải tự tay rót lấy,
Nước đồng sôi đổ vào miệng mình.

Hãy nghe đây: Những người chuốc rượu,
Thường mang rượu ép người phá giới,
Chết đọa vào ngục có ao băng,
Đủ tám ngàn vạn năm chịu khổ,
Da thịt bị xé ra tan nát,
Mỗi ngày đêm sống chết trăm lần.
Ra khỏi ngục, năm trăm đời sau,
Sinh ra đều chẳng có hai tay.

Hãy nghe đây: Nếu dùng sức mạnh,
Hoặc nhân lúc chơi đùa giễu cợt,
Mang rượu đến chỗ hàng tăng ni,
Rồi thúc ép, bắt buộc phải uống,
Chết đọa vào địa ngục chặt chân.
Phải chịu khổ sáu trăm vạn năm,
Thường có năm trăm đại lực sĩ,
Chặt đứt ngang hai gối tội nhân.

Thậm chí kẻ trao tay bình rượu,
Năm trăm đời chịu đọa không tay.
Thường mang thân kiến, rận nhỏ nhoi,
Hoặc sinh làm giòi bọ, ruồi nhặng,
Hoặc côn trùng mê muội ngu si,
Mỗi loại như vậy năm trăm đời.
Hãy nghe chuyện xưa Cát-đà-bà,



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

361

Mua rượu, vấp ngã, đổ xuống giếng.
Các vị La-hán uống nước giếng,
Tám vạn vị thánh đều bị say.

Kết thành tội quấy nhiễu bậc thánh,
Chết đọa vào địa ngục cưa giường.1

Như thế trong tám vạn đại kiếp,
Thường phải chịu nỗi khổ cưa xẻ.

Ra khỏi ngục được sinh làm người,
Thân hình ngắn chỉ vừa ba thước,2

Mặt mũi xấu xí màu xanh đen,
Lỗ tai, lỗ mũi đều bít kín,
Mắt mù, môi sứt dị dạng thay,
Tay chân lại không có các ngón.

Huống chi người cố tình phá giới,
Mang rượu ép buộc người khác uống?
Thường thấy người đời thật ngu muội,
Ép kẻ khác ăn thịt uống rượu,
Tự mình đã không giữ thanh tịnh,
Cũng không chút hổ thẹn trong lòng,
Lại mang những món ăn bất tịnh,
Cưỡng bức, ép buộc người phá giới.
Thà phạm tội giết hại mạng người,
Vẫn còn hơn ép người phá giới.

1 Địa ngục cưa giường (cứ sàng ngục -鋸床獄): trong ngục này tội nhân 
bị đặt nằm trên giường, có cưa sắt cưa đứt ngang cả giường, khiến 
thân hình tội nhân cũng bị đứt lìa ra.

2 Ba thước cổ, mỗi thước khoảng 0,33 mét, tức là thân hình chỉ cao 
khoảng 1 mét.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

362

Người bị giết mất đi mạng sống,
Đã chắc đâu phải đọa ba đường?1

Nhưng phá giới không sinh trời, người,
Lại dứt mất con đường giải thoát.

Hãy nghe đây: Người dứt rượu thịt,
Được phước đức lợi lạc lớn lao.
Ví như có người dùng bảy báu,
Bố thí cùng sở hữu, vợ con,
Đem so với người bỏ rượu thịt,
Công đức ấy vạn lần thua kém.

Thậm chí người mang ra bố thí,
Bảy báu đầy thế giới đại thiên,
Đem so với người bỏ rượu thịt,
Cũng vẫn thua kém đến vạn lần.

Ví như có người muốn cầu phước,
Dùng vàng ròng đúc thành hình người,
Số lượng nhiều đến trăm ngàn vạn,
Đều mang ra bố thí khắp nơi.
Đem so với người bỏ rượu thịt,
Công đức ấy vạn lần thua kém.

Ví như có Phật tử tâm thành,
Làm ra nhiều lọng quý, cờ hoa,
Đầy khắp cõi đại thiên thế giới,
Rồi dâng lên cúng dường đức Phật.
Đem so với người bỏ rượu thịt,
Công đức ấy vạn lần thua kém.

1 Tức ba đường ác: địa ngục, ngạ quỷ và súc sinh.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

363

Rượu thịt mắc vào, tội rất nặng,
Trừ bỏ đi, phước báo sâu dày.
Thiện ác đôi bên, hình dung rõ,
Khổ vui hai cảnh, tùy việc làm.

Hãy mạnh mẽ, nhanh chóng quay đầu,
Sớm định việc tu tâm sửa lỗi.
Chớ đợi lúc vô thường chợt đến,
Như bình kia đầy nước tự chìm.

Hãy gắng lên, mọi người nỗ lực,
Hẹn ngày mai, vui cảnh Tây phương.1

Những bài kệ này được trích soạn từ Kinh điển, 
người đọc tụng phải thường gìn giữ cẩn thận. Nếu 
khởi tâm xem thường khinh rẻ kệ này, tức xem thường 
khinh rẻ các kinh điển Đại thừa, đắc tội không nhỏ.

1 Câu này An Sĩ toàn thư chép là “同侍七寶林 - đồng thị thất bảo lâm”, 
chữ thị (hầu hạ) ở đây không hợp nghĩa. Chúng tôi tham khảo bản 
văn gốc có lẽ đã được An Sĩ toàn thư sử dụng là Kim viên tập (金園

集 - sách đã dẫn) thì thấy câu này được khắc là “同待七寶林 - đồng 
đãi thất bảo lâm”. Có lẽ chữ đãi (待 - chờ đợi) đã bị khắc nhầm thành 
chữ thị (侍 - hầu hạ) vì tương tự như nhau. Chúng tôi dịch theo Kim 
viên tập. Thất bảo lâm hay thất bảo thụ lâm (七寶樹林) được dùng để 
chỉ cho khu rừng có cây bằng bảy báu ở cõi Tây phương Cực Lạc của 
đức Phật A-di-đà.



364

Luận về ý nghĩa  
bảo vệ sự sống1

Có người khách hỏi: “Trong kinh2 nói rằng: Người 
ăn dê, dê ăn người, đời đời kiếp kiếp ăn nuốt qua lại 
với nhau. Do nhân duyên ấy mà trải qua trăm ngàn 
kiếp vẫn ở mãi trong luân hồi sinh tử. Từ đó suy ra 
đối với những con vật khác nữa ắt cũng không khác. 
Như vậy thì con người ta sống trong đời này, chạm 
tay cũng đủ thành tội, thật đáng sợ thay. Liệu có thể 
tin được như thế chăng?”

Tôi giải thích rằng: Lời dạy của bậc thánh luôn 
đúng thật, ý chỉ trong kinh điển không hề hư dối. 
Những thuyết luân hồi, chuyện [thiện ác] báo ứng, 
nếu chỉ dựa theo sự việc thì tợ hồ như không thật, 
nhưng suy tìm theo lý lẽ thì quả thật đúng như thế.

Nói về sức mạnh của con người, không gì hơn 
được sức mạnh của tâm ý. Tâm ý đã dẫn dắt thì hình 

1 Nguyên tác là Hộ sinh thiên (護生篇), được khắc chung với tên tác giả 
là cư sĩ Tăng Đại Kỳ (曾大奇), tên tự là Đoan Phủ (端甫). Ông sống 
vào đời Minh, không rõ năm sinh năm mất, chỉ biết là người huyện 
Thái Hòa (nay thuộc tỉnh Giang Tây). Bài văn này cũng được tìm thấy 
trong sách Cư sĩ truyện (居士傳), được xếp vào Tục tạng kinh, Tập 
88, kinh số 1646, tổng cộng có 56 quyển. Phần nói về cư sĩ Tăng Đại 
Kỳ nằm ở đầu quyển 47, trang 272, tờ b, bắt đầu từ dòng thứ 7. Rất 
có thể bản khắc An Sĩ toàn thư đã lấy nguồn từ đây để khắc lại.

2 Ở đây không dẫn chú, nhưng nội dung này được dẫn ý từ kinh Thủ 
Lăng Nghiêm.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

365

thể không sao chống lại được. Cho nên, tâm đau buồn 
thì mặt mày nhăn nhó, tâm vui mừng thì diện mạo 
thư thái. Những tình cảm nhất thời mà còn có thể làm 
thay đổi diện mạo, thì sự tập trung toàn bộ tâm lực 
đương nhiên có thể làm thay đổi cả hình thể.

Mạnh tử nói: “Sự khác biệt giữa con người với 
cầm thú rất ít, nên kẻ tầm thường [dễ dàng] đánh 
mất, người quân tử thì luôn giữ được.”

Chỗ khác biệt rất ít đó, nếu đánh mất đi thì bản thể 
con người ắt cũng đồng như cầm thú. Nếu đã đồng 
như cầm thú, thì hình thể dáng vẻ ắt cũng hướng theo 
tinh thần mà thay đổi. Nếu sức mạnh hướng theo đó 
thật mãnh liệt thì sẽ làm thay đổi hình thể ngay trong 
đời này, nếu yếu ớt không thúc bách thì sẽ thay đổi sau 
khi chết [sinh vào đời khác]. Chậm hay nhanh có khác 
biệt nhau, nhưng xét đến cùng vẫn theo cùng một lý 
ấy.

Như Họa Sư hóa làm ngựa, Cận Thượng hóa 
mãng xà,1 đó là sự thay đổi sau khi chết [sinh vào đời 
khác]. Phong Thiệu hóa cọp, Minh Sâm hóa rắn, đó là 
sự thay đổi ngay trong đời này. 

1 Nguyên tác chỉ khắc chữ “mãng” (蟒), theo đúng nghĩa phải hiểu là 
con trăn, nhưng trong đoạn văn sau khi lặp lại thì khắc là “độc mãng” 
(毒蟒), nên chúng tôi hiểu là đang đề cập đến mãng xà, loài rắn lớn 
có độc, vì con trăn không có độc. Hơn nữa, hình ảnh rắn độc mới phù 
hợp với ý nghĩa đang nói.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

366

Sự biến hình của Minh Sâm với Họa Sư là theo 
cùng một nguyên lý. Họa Sư do lúc đưa ngọn bút vẽ, 
dồn hết tinh thần vào hình thể ngựa quý,1 còn Minh 
Sâm do khi lập thành luận thuyết, để cả tâm tưởng 
vào hình dạng uyển chuyển của rắn. Tinh thần đã 
hướng về nơi đâu ắt hình thể cũng tùy theo đó; tâm 
tưởng đã hình thành ắt tự ngã phải đổi thay, do đó 
mà hóa thành ngựa, thành rắn. Nhưng sự biến hóa 
nhanh chóng hay chậm chạp thọ hình ắt do nơi [sức 
mạnh của tâm ý] mãnh liệt hay yếu ớt.

Sự hóa hình của Phong Thiệu với Cận Thượng là 
cùng một lý. Phong Thiệu hung bạo, tính cách giống 
như loài cọp; Cận Thượng trong lòng độc ác oán hận, 
chỗ hướng tâm giống như loài mãng xà. Tính cách 
giống nhau ắt hình thể phù hợp như nhau, hướng tâm 
như nhau thì hình dáng phải giống nhau, do đó mà 
hóa hình giống cọp, giống mãng xà. Nhưng sự biến 
hóa nhanh chóng hay chậm chạp thọ hình lại cũng do 
nơi [sức mạnh của tâm ý] mãnh liệt hay yếu ớt.

Dựa theo đó mà nói thì những điều trong thuyết 
luân hồi là đúng thật, không có gì phải nghi ngờ. Đã 
không nghi ngờ thuyết luân hồi, thì việc chúng ta sinh 
ra đời này nối sang đời khác [thay hình đổi dạng] cũng 
không thể bác bỏ. 

Vì sao vậy? Việc tốt đẹp hiền thiện khó giữ làm 
theo, đường xấu ác dễ quen chân bước. Vậy nên trong 

1 Nguyên tác dùng chữ lục (騄), là tên một con ngựa quý, một trong 8 
con ngựa được gọi là “bát tuấn” của Chu Mục Vương.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

367

lòng chúng ta hiện nay những tâm niệm tham lam, 
sân hận, ác độc, tranh giành, ganh ghét, đố kỵ, ái 
luyến, kiêu mạn, vọng tưởng, cao ngạo, tham danh, 
tham lợi, ưa giết hại, tham dâm dục... chỉ cần gặp 
việc là hiển lộ ra ngay, nối nhau không dứt, liệu có ai 
không sẵn mang các tướng rắn, tướng mãng xà, cũng 
như hết thảy [những tâm niệm] đó đều là nhân để 
thành cọp, thành ngựa.

Cho nên, dù hiện nay có đủ tay chân, trên thân 
chín lỗ,1 tạm thời được mang hình thể con người,2 hết 
lòng thương con yêu vợ, niệm niệm quyến luyến thân 
thuộc. Nhưng chỉ cần một hơi thở dừng lại thì người 
với vật có gì khác biệt? Xét như thế nên giữ tâm điềm 
đạm là chỗ xem thường quyền cao chức trọng của Y 
công,3 sống theo ý thích không gò bó là nếp nhà Chu 
Hợi.4 Vắt cạn sức muôn nơi vì đãi khách, hao phí tiền 

1 Chín lỗ (cửu khiếu): chỉ chín lỗ thông ra từ bên trong cơ thể, bao gồm 

hai lỗ tai, hai mắt, hai lỗ mũi, miệng và hai lỗ đại, tiểu tiện.
2 Con người có tay chân (tứ chi) và chín lỗ (cửu khiếu), hình thể loài vật 

tuy khác biệt nhưng cũng có đủ tứ chi và cửu khiếu như vậy.
3 Y công: tức danh xưng tôn kính đối với Y Doãn, một bậc hiền sĩ đời 

nhà Thương. Ông là vị công thần trải bốn triều vua, giúp vua Thang 
dựng nên cơ nghiệp nhà Thương, rồi cũng giúp 3 vị vua tiếp theo gìn 
giữ và phát triển cơ nghiệp đó, mang lại thái bình thịnh trị cho người 
dân. Ông đối với quyền cao chức trọng vẫn giữ tâm điềm đạm không 
hề tham muốn. Khi vua Thái Giáp không chăm lo việc nước, ông từng 
đày vua ra Đổng Cung ba năm để sửa sai, rồi tự mình nắm quyền cai 
trị đất nước. Sau ba năm, thấy vua đã có sự hối cải, ông liền đón vua 
về và trả lại quyền cai trị.

4 Chu Hợi: người nước Ngụy thời Chiến quốc, vốn có dũng lực nhưng 
sống ẩn cư không ra làm quan. Lúc còn trẻ ông từng ở Đại Lương (nay 
là Khai Phong thuộc Hà Nam) làm nghề đồ tể. Đời vua Ngụy là Yên Ly 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

368

bạc chỉ vào miếng ăn, bắt chước [sự thịnh vượng] đời 
Tần xe cộ nối nhau vận chuyển,1 ngợi khen [sự giàu 
sang] nước Tấn [chất thịt cao] như núi,2 tôi chỉ sợ đó 
là những điều bi thảm thương tâm mà thôi. Bước chân 
đi ắt tự có nơi đến, những lời khuyên của Chu Ngung 
há chẳng đầy lòng thương xót đó sao? 3 

Vương năm thứ 19 (258 trước Công nguyên), Hầu Doanh tiến cử ông 
với Tín Lăng Quân, ông thản nhiên không đáp lễ. Ông sống thẳng 
thắn, xem thường lễ nghi tiểu tiết, nhưng trọng tình Tín Lăng Quân 
đối đãi chân thành với mình nên về sau ông đã giúp Tín Lăng Quân 
nhiều việc quan trọng, như giết Tấn Bỉ để giúp Tín Lăng Quân đoạt 
binh quyền rồi đẩy lui quân Tần, cứu nước Triệu, giữ yên nước Ngụy. 
Tuổi già ông về ẩn cư ở trấn Chu Tiên. Nhà thơ Lý Bạch trong bài Hiệp 
khách hành đã khen ngợi khí phách Chu Hợi. 

1 Nguyên tác là “Tần cung chi liên kỵ - 秦宮之連騎“, lấy ý từ câu mô 
tả trong Chiến quốc sách: “Đương Tần chi long, hoàng kim vạn dật 
vi dụng, chuyển cốc liên kỵ, huyễn hoàng ư đạo. -當秦之隆，黃金萬
鎰為用，轉轂連騎，炫熿於道.“ (Đang lúc nhà Tần thịnh vượng, vàng 
ròng dùng đến vạn dật, xe cộ vận chuyển nối nhau không dứt, rực rỡ 
khắp trên đường.)

2 Nguyên tác là “Tấn quốc chi như để - 晉國之如坻“, lấy ý từ một câu 
thơ mô tả cảnh được mùa sung túc của người dân: “有酒如淮肉如坻 
- hữu tửu như hoài nhục như để” (Có rượu nhiều như nước sông Hoài, 
thịt chất cao như núi.) Ý nói thức ăn thức uống được dư dật thừa thãi.

3 Chu Ngung: không rõ năm sinh năm mất, nhưng ông làm quan vào 
thời Lưu Tống Minh Đế và từng dùng cách tụng đọc những đoạn kinh 
điển nói về luật nhân quả cho vua nghe, khiến ông vua này bớt đi 
phần nào những hành vi tàn nhẫn. Chu Ngung văn chương lỗi lạc, ứng 
đối lưu loát, làm quan trải qua nhiều chức vụ, được trọng dụng nhưng 
không tham phú quý, sống ẩn cư thanh đạm. Vệ tướng quân Vương 
Kiệm có lần hỏi ông: “Ông sống trong núi, ăn những món gì?” Ông 
đáp: “Gạo đỏ, muối trắng, rau quỳ xanh, rau đắng tím.” Chu Ngung 
uyên bác Lão học, Dịch học, hành trì sâu xa theo Phật giáo, có trước 
tác các sách Tam tông luận (三宗論), Tứ thanh thiết vận (四聲切韻)... 
lưu hành rất rộng. Ông thường hết lời khuyên bảo khuyến khích người 
khác ăn chay, làm lành lánh dữ.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

369

Nói chung, [trong việc giết hại thì giết] người với 
[giết con] vật cũng chẳng khác gì nhau. Nhưng sở dĩ 
người không ra tay giết người là có ba lý do. Một là 
không dám, hai là không nỡ, ba là theo thói quen tích 
tập lâu đời.

Dù là kẻ thường dân hay trang hiệp khách, ai ai 
cũng muốn công kích người bất đồng, muốn đâm 
chém kẻ cừu địch. Thế nhưng vẫn phải dừng tay 
không làm, kìm giữ tâm niệm xấu ác trong lòng mà 
không dám biểu lộ ra. Đó là vì đọc trong sách vở 
[phân biệt thiện ác] mà sợ sệt, thấy những hình phạt 
nghiêm khắc của pháp luật mà e dè, như thế gọi là 
không dám.

Kẻ làm vua một nước, tự nắm quyền sinh sát, oai 
thế có thể mặc sức hung bạo, quyền lực có thể làm 
theo ý thích, thế nhưng bắt một kẻ vào ngục rồi thì 
ngoái nhìn chẳng muốn bước đi, giết chết một người 
rồi thì trong lòng buồn thảm không yên ổn. Đó là vì 
xương thịt giống nhau, đồng một hình thể nên sinh 
lòng xót xa thương cảm, nghĩ đến việc [gây ra cảnh] 
vợ góa con côi, linh đinh cô độc thật đáng thương, 
như thế gọi là không nỡ.

Đã không dám, lại không nỡ, do đó mà việc giết 
người là rất hiếm có ở đời. Những việc như máu đổ 
nơi sông Vị, có thể cả đời chưa từng thấy, hành hình 
tại Hà Nam, cũng có thể sống hết tuổi đời chưa được 
nghe. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

370

Việc trong nhà tập lâu thành nếp, chuyện ở đời 
làm mãi thành phong tục. Dù là kẻ [thẳng thắn] như 
Dược Tung,1 cứng rắn xúc phạm cả Hán Minh đế,2 
hoặc [tham danh] như Cát Húc,3 sai lầm chọc giận 
đến Võ Tắc Thiên,4 nhưng khi giơ gậy đánh cũng 
chần chừ không quật xuống, vung dao lên cũng do 
dự chẳng đâm tới, tâm ý khiếp sợ khi ra tay giết hại, 
tay chân bủn rủn lúc đối diện cái chết, như thế gọi là 
thói quen tích tập lâu đời.

Nhờ có ba việc như thế cùng góp sức tác động mà 
mạng sống của con người khắp nơi được bảo vệ.

Nhưng đối với loài vật thì hoàn toàn khác. Kẻ làm 
nghề giết mổ [súc vật], dẫu những năm được mùa 
no đủ5 cũng chẳng bị cấm đoán; ngư dân [đánh bắt 

1 Dược Tung người đời Đông Hán, quê ở Hà Nội (nay là Vũ Trắc thuộc 
Hà Nam). Ông làm quan trải nhiều chức vụ, lên đến Thái thú Nam 
Dương. Do tính tình cương trực thẳng thắn, ông từng có lần thẳng 
thừng cãi nhau với Hán Minh Đế.

2 Nguyên tác dùng táo quân - 躁君 (ông vua nóng tính), chỉ Hán Minh 
Đế, là người nổi tiếng hà khắc, nóng nảy, từng thanh trừng hàng loạt 
những người bị nghi ngờ chống đối ông.

3 Cát Húc người Lạc Châu, Hà Nam (nay là Lạc Dương, Hà Nam), xuất 
thân tiến sĩ, làm quan đến chức Tể tướng đời Đường. Sau ông được Võ 
Tắc Thiên tin dùng, giữ nhiều chức vụ quan trọng. Niên hiệu Cửu Thị 
năm đầu tiên (700), ông vì tranh công với Võ Ý Tông mà xúc phạm đến 
Võ Tắc Thiên, bị giáng chức rồi không lâu sau thì chết.

4 Nguyên tác dùng chí hậu - 鷙后 (bà hoàng hậu dữ tợn), chỉ Võ Tắc 
Thiên, nổi tiếng tàn độc và hung ác, từng tự tay giết chết cả con ruột 
của mình.

5 Nguyên tác dùng “cao tô chi niên - 皋蘇之年“. Cao tô là tên một loài 
cây, theo truyền thuyết thì đây là một loại thuốc quý, người ăn vào sẽ 
không còn biết đói, lại có khả năng giải trừ sự mệt nhọc. Vì thế, ở đây 
dùng “cao tô chi niên” với ý là những năm được mùa no đủ, người dân 
không biết đến sự đói thiếu.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

371

cá tôm], dù trong đời Nghiêu Thuấn cũng không hề 
bị buộc phải thường bồi. Tâm giết hại mạnh mẽ hơn 
đối với loài mang hình thể khác, lòng thương yêu lại 
giấu kín đi khi khác biệt hình hài. Âm thanh [loài vật] 
phát ra duyên theo nghiệp ác cũ, nên lúc bị giết phơi 
thây còn chưa chết, tiếng kêu la như thảm thiết, như 
tắt dần mà người nghe không chút xót thương. Xương 
thịt đền trả nợ xưa, nên tuy chẳng phải sâm quý mà 
người ăn vào không thấy tanh hôi lại hết sức ngon 
ngọt. 

Mạng sống con vật kia bị giết, do nhân nó đã 
tạo từ quá khứ nên khó thấy. Mối oán thù ta vừa kết 
thành [khi giết nó], quả báo đến trong tương lai thì ai 
biết được? Nhân quả đều dứt mất, dao thớt cùng bỏ 
đi, nhưng tai mắt lại vẫn không ngừng nghe, không 
ngừng thấy những chuyện giết hại. Tự mình giết, sai 
bảo người khác giết, những việc như thế trong suốt 
một đời không lúc nào gián đoạn. Bậc xuất gia có 
được lòng từ [uống nước] lược trùng,1 [đi lại] bảo vệ 
từng ngọn cỏ, vốn đã rất ít, người thế tục hiền thiện 
như Cao Sài,2 Hạnh Linh3 lại càng không có.

1 Vì trong nước ao hồ sông suối thường có nhiều trùng nhỏ li ti sinh sống, 
nên đức Phật có chế định vị tỳ-kheo phải luôn mang theo một túi vải 
lược nước, trước khi uống nước thì lược qua túi ấy để không uống phải 
trùng vào bụng.

2 Cao Sài (高柴): tên tự Tử Cao (子羔), là một trong 72 đệ tử của đức 
Khổng tử, sinh vào khoảng năm 521 trước Công nguyên, không rõ 
năm mất. Niên hiệu Gia Tĩnh năm thứ 9 (1530), ông được triều đình tôn 
xưng là bậc Tiên hiền (先賢). 

3 Hạnh Linh (幸靈): người đời Tấn, không rõ năm sinh năm mất. Chuyện 
của ông được chép lại trong sách Tấn thư (晉書), phần Hạnh Linh 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

372

Nhưng lời dạy [phải biết thương yêu] tiết giảm 
tiêu dùng, tùy thời [sai khiến]1 của các nhà Nho gần 
đây, cho đến những lời trung thực chính nghĩa của 
đạo Nho xưa vẫn thường rót mãi vào tai, hun đúc 
tưới tẩm trong tâm. Vậy mà khi thấy hàng ngàn sinh 
mạng chết nơi đầu đũa, lại chưa từng động lòng đổi 
sắc, khi nhìn hàng trăm vật loại bị xua vào đầy bếp, 
vẫn không chút nghĩ suy. Nơi nơi đều buông thả mặc 
sức làm điều hung bạo, muôn loài phải oan uổng 
mạng vong. Kẻ mạnh hiếp yếu, bất ngờ tranh cướp 
đi mạng sống; kẻ yếu nghẹn ngào kêu không thành 
tiếng, đành chịu bỏ mình trong bụng muôn người. 

Nếu không nương dựa vào con người để kiếm 
miếng ăn thì trốn chạy vào rừng sâu núi thẳm, thà 
chấp nhận việc bị thú dữ cắn xé, mười phần chết cũng 
còn có được một vài phần sống sót. Nhưng buộc phải 
nương dựa vào con người để kiếm miếng ăn, ắt được 
nuôi dưỡng trong chuồng trong cũi, đợi khi người 
muốn ăn [thì mang ra giết] bất cứ lúc nào, vạn phần 
chết không có được lấy một phần sống sót. Than ôi, 
vào đời Đường có người từng nói rằng: “Sinh ra ơn 

truyện. Theo đó, ông là người Kiến Xương, Dự Chương (nay là huyện 
Vĩnh Tu thuộc tỉnh Giang Tây), từ nhỏ tính tình trầm mặc, hiền lành ít 
nói. Một lần, cha mẹ sai ông giữ ruộng lúa, trâu đến ăn lúa ông không 
đuổi. Cha ông giận rầy la, ông nói: “Trời đất sinh ra muôn vật, loài nào 
cũng muốn ăn để sống. Trâu cũng muốn ăn, vì sao lại đuổi?” Ông lớn 
lên vẫn giữ tính hiền hậu, có nhiều dị thuật, trị bệnh cứu người khắp 
nơi thành nổi tiếng.

1 Câu này lấy ý từ lời dạy của Khổng tử trong sách Luận ngữ, thiên Học 
nhi, tiết thứ 5: “節用而愛人，使民以時。- Tiết dụng nhi ái dân, sử dân 
dĩ thời.” (Tiêu dùng phải tiết kiệm mà thương yêu dân, sai khiến dân 
phải chọn lúc thích hợp.)



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

373

trọng biết bao, giết đi tội lỗi lắm thay, cớ sao lại đẩy 
muôn loài đến chỗ khốn khổ cùng cực như vậy?”

Tuy nhiên, như trên đã nói, ắt phải có chuyện báo 
ứng đền trả nơi chốn u minh, chẳng khác gì pháp luật 
thế gian. Ngày đền trả càng trì hoãn về sau, hình phạt 
càng tăng thêm gấp vạn lần tàn khốc. Lẽ nào chỉ vì 
chút miếng ăn vào miệng mà phải cam chịu nỗi khổ 
đến như vậy? Nếu có thể không làm thế, ắt nên quý 
trọng lòng từ, chấm dứt việc giết hại, kiềm chế ham 
muốn, giữ trọn đức nhân ái, quán xét trong các loài 
không giống ta mà thấy được sự tương đồng hình 
dạng, suy tưởng bên ngoài chỗ khác biệt về hình thể 
mà thấy ra chỗ cùng một thể tánh. Quán xét niệm 
tưởng thật lâu ngày thì tâm lực từ bi tự nhiên thành 
tựu. Đến như quán tưởng [việc ăn thịt loài vật như ăn] 
thịt con mình cũng không cần nữa, huống chi lại có sự 
phân biệt giữa người với vật hay sao? 

Nếu như bị tập khí lâu đời trong tâm sai sử, lại 
càng phải nỗ lực trừ bỏ. Xưa có tục xấu ác, sinh ra con 
gái thì không giữ lại. Dân Khương, Hồ thì đối với con 
trai cũng giết. Do thói tục lâu ngày khiến cho đến nỗi 
như thế, chẳng còn phân biệt được cốt nhục của chính 
mình. Nhưng thế thì đối với tâm không giết hại, nếu 
được huân tập lâu ngày cũng sẽ như vậy, dù là con 
vật còn không nỡ giết, huống chi con ruột của mình? 
Nếu để tâm quen theo việc giết hại, thì dù con ruột 
của mình còn giết được, huống chi đối với loài vật? 

Cái tâm tích tập lâu đời theo thói quen như thế 
chính là căn bản của sự trói buộc vào nghiệp ác. Nếu 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

374

muốn dứt trừ sự giết hại, trước hết phải quán chiếu 
vào tập khí, quán chiếu vào tự tâm, một khi thành 
tựu thì thói quen [giết hại] tích tập từ xưa tự nhiên 
dứt sạch.

Đến như sai lầm của các nhà Nho gần đây, ắt 
không biết đến việc quán tâm mà cố cầu đạo nhân 
ái, thật cũng dễ nhận biết. Mạnh tử nói: “Nhân từ với 
dân, thương yêu loài vật.”1 Trong câu nói đó đã thấy 
sự thương yêu phân ra có chỗ trì hoãn, có phần cấp 
thiết. Nếu người giết loài vật để ăn thịt mà vẫn nói đó 
là thương yêu, thì so với câu chuyện la-sát nữ trong 
kinh Phật đâu có gì khác biệt? La-sát nữ ấy bắt người 
ăn thịt, nói rằng: “Ta nghĩ đến các người, nên ăn thịt 
các người.” Ôi, ăn thịt người mà nói rằng biết nghĩ 
đến người, so với [Mạnh tử] ăn thịt loài vật mà nói là 
thương yêu loài vật, như vậy thì có khác gì nhau? 

Ý nghĩa trung chính, theo tâm chính trực mà làm,2 

1 Câu này được trích từ sách Mạnh tử, chương Tận tâm thượng, tiết thứ 
45. Nguyên văn toàn đoạn như sau: “孟子曰：君子之於物也，愛之
而弗仁；於民也，仁之而弗親。親親而仁民，仁民而愛物。- Mạnh tử 
viết: Quân tử chi ư vật dã, ái chi nhi phất nhân. Ư dân dã, nhân chi nhi 
phất thân. Thân thân nhi nhân dân, nhân dân nhi ái vật.” (Mạnh tử nói: 
Người quân tử đối với loài vật thì thương yêu mà không nhân từ, đối với 
dân thì nhân từ mà không thân thiết. Thân thiết với người thân, nhân từ 
với dân mà thương yêu loài vật.) Như vậy, theo đoạn văn này thì tình 
thương của Mạnh tử được chia thành ba mức độ với ba đối tượng. Ba 
đối tượng là người thân, người không thân (dân) và loài vật. Đối với 
người thân phải có tình thân, đối với người không thân (dân) phải có 
lòng nhân từ, và đối với loài vật thì thương yêu. Ông cũng quan niệm 
rằng người quân tử không thân với người không phải người thân, 
không nhân từ với loài vật chỉ thương yêu thôi (?!?). Qua đây ta thấy 
được sự phân biệt khá lủng củng trong quan niệm của ông. Đoạn 
tiếp theo sẽ bác bỏ quan niệm này.

2 Nguyên tác dùng “緣督以為經 – duyên đốc dĩ vi kinh”, được trích ý từ 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

375

nếu [lìa bỏ ý nghĩa chân chánh, chỉ] chạy theo sự việc 
mà tìm cầu, ắt phải xa rời đánh mất đạo nghĩa. Như 
nói rằng ít giết hại là hợp đạo, điều ấy ghi chép trong 
kinh điển nào? Nói như thế thật chỉ đủ cho người hiểu 
biết cười chê. Tử Lộ gảy đàn, tâm giết hại biểu lộ ra 
tiếng đàn, liền bị Khổng tử quở trách, bạn đồng môn 
không còn kính trọng.1 Từ xưa đến nay, lẽ nào lại có 
người chưa dứt hết tâm giết hại mà thành bậc thánh? 

Nay tà thuyết hoành hành quá thịnh nơi đất Trung 
Hoa này. Đức Phật xưa thường dạy rằng: “Trong đời 
mạt pháp, đạo của ma hết sức mạnh mẽ thịnh hành.” 
Do ma lực nên khiến người ta không thể nhận biết 
được tà thuyết hiện nay, đó cũng là điều có thể dễ 
dàng tự hiểu. Nhưng thiên hạ mênh mông muôn 
ngàn dặm, thời gian trải qua đã mấy ngàn năm, trong 
đó người thông minh trí tuệ liễu đạt cũng dễ tương 
đồng như kẻ mê mờ không giác ngộ. Lời Phật đã dạy, 
tin chắc không dối gạt. 

một câu trong sách “Dưỡng sinh chủ” của Trang tử. Nguyên văn câu 
này là: “為善無近名，為惡無近刑，緣督以為經 - vi thiện vô cận danh, 
vi ác vô cận hình, duyên đốc dĩ vi kinh” (Làm điều thiện không phạm 
vào sự tham danh, làm điều ác không phạm vào hình luật, [nên giống 
như người luyện khí công] luôn noi theo mạch đốc mà vận khí.) Hàm 
ý phải có sự chọn lọc điều chân chánh thích hợp mà làm, không quá 
chạy theo những quy định hay thói tục. 

1 Đoạn này lấy ý từ sách Luận ngữ, chương Tiên tiến, tiết thứ 14, 
nguyên văn là: “子曰：由之瑟，奚為於丘之門？門人不敬子路。- Tử 
viết: “Do chi sắt, hề vi ư Khâu chi môn?” Môn nhân bất kính Tử Lộ.” 
(Khổng tử nói: Tiếng đàn của trò Do sao lại ở cửa nhà Khâu này? Môn 
nhân [vì thế] không kính trọng Tử Lộ.) Do là tên của Tử Lộ, Khâu là 
tiếng Khổng tử tự xưng. Trong đoạn này, Khổng tử chỉ có ý nói tiếng 
đàn của Tử Lộ không thích hợp nơi nhà ông. Hậu Nho luận giải cho 
rằng tính tình Tử Lộ cương cường, cứng rắn, nên trong tiếng đàn có 
hàm ý sát phạt.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

376

Xưa, Đào Hoành Cảnh ẩn cư1 tu tập cầu được thành 
tiên, trải qua đã nhiều năm mà chẳng thấy dấu vết chim 
loan chim hạc,2 trong lòng hết sức ngờ vực. Ngày nọ, 
có người học trò của ông vốn đã thành tựu tiên đạo, 
từ trên trời hiện xuống bảo ông: “Thượng đế thấy sách 
‘Bản thảo’ của thầy soạn giải có nhiều phương thuốc sử 
dụng côn trùng, giết hại sinh mạng rất nhiều, nên sự tu 
tập của thầy tuy đã trọn vẹn nhưng do điều này phải bị 
trách phạt.” Họ Đào hiểu ra điều đó, lập tức [biên soạn 
lại sách], thay dùng các vị thuốc bằng cây cỏ.

Các nhà Nho gần đây khi chú giải sách xưa, thật 
không may chẳng được chư thiên nhắc nhở, nên cuối 
cùng khiến cho người đời đều tin theo thuyết của họ 
[mà xem thường mạng sống loài vật], khiến muôn 
vật đành chịu bỏ mạng, kêu với trời chẳng được trời 
nghe, muốn chui xuống đất cũng không tìm được kẽ 
hở. Người đời ít kẻ noi theo Mạnh tử, nào ai động 
lòng thương những con vật mồ côi. Khắp nơi chẳng 
tìm được vua nước Giới Thị,3 biết ai giải được mối 
hận những con vật bị người giết tế?4 Mẹ trơ mắt nhìn 
con bỏ mạng, con đau lòng nhìn mẹ tử vong. Hoặc 
con nhìn roi quất da mẹ liền xuống cây chịu bắt, hoặc 

1 Có sách ghi tên ông này là Đào Hoằng Cảnh. Ông tên tự là Thông 
Minh, sống đồng thời và từng là bạn của Lương Võ Đế, bỏ quan tước 
về ẩn cư ở động Hoa Dương, núi Cú Khúc.

2 Người tu tiên đạo khi thành tựu thì cỡi được chim loan, chim hạc, nên 
lấy đó làm biểu tượng của sự chứng đạo.

3 Giới Thị: tên một quốc gia thời cổ trong truyền thuyết, ở đó người dân 
nghe hiểu được tiếng nói của các loài thú.

4 Nguyên tác dùng “tam sinh - 三牲“ chỉ ba con vật bị mang ra giết để 
cúng tế theo cổ lệ, đó là trâu, dê và lợn.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

377

mẹ biết mình sắp chết liền vắt sữa cho con lúc tàn 
hơi.1 Hoặc lúc lâm nguy cố giữ lấy con trong bụng,2 
hoặc hình hài chết rồi vẫn hướng theo con. Mắt nhìn 
thấy những cảnh ấy càng thêm thê thảm, nói ra càng 
động mối thương tâm. 

Lại còn những khi hàng công tử vây rừng đuổi 
thú, bậc tướng quân săn bắn lúc thanh nhàn, muôn 
loại thịt phải chịu lên dao thớt, trăm loài thú lâm 
vào cảnh lạc bầy. Kìa chim mái cất tiếng kêu đêm, bi 
thương như ôm mối sầu hoàng hộc,3 nọ chim trống 
sáng sáng hót giọng buồn thương, như viết bài ca 
ôm hận Thương Lăng,4 nhớ ngày nào ríu ra ríu rít, 
giờ đây cô độc lẻ loi. Nên biết những tình cảm yêu 
thương quấn quít, đâu chỉ riêng con người mới có, mà 

1 Lấy ý từ câu chuyện có người thợ săn dùng tên bắn trúng con vượn 
mẹ, nó biết mình không sống nổi liền cố vắt sữa tưới lên cây để con 
được liếm lấy rồi mới chết. Thợ săn giết vượn mẹ rồi liền lột da, mang 
đến chỗ cây ấy dùng roi quất vào bộ da, vượn con thấy thế không nỡ 
bỏ chạy, lập tức xuống khỏi cây chịu cho người bắt.

2 Chu Dự thường ăn thịt lươn. Một lần nấu lươn trong nồi thấy con lươn 
khi chết vẫn cố cong mình đưa phần bụng lên khỏi mặt nước. Ông 
lấy làm lạ mổ ra xem thì hóa ra trong bụng nó có lươn con. Ông hết 
sức cảm động, từ đó về sau ăn chay, bỏ hẳn không ăn thịt cá. 

3 Mối sầu hoàng hộc (hoàng hộc chi ai): lấy ý từ câu chuyện trong Liệt 
nữ truyện, có câu ca rằng: “悲黃鵠之早寡兮七年不雙 - Bi hoàng hộc 
chi tảo quả hề thất niên bất song.” (Buồn thương chim hoàng hộc 
sớm mất chồng, ôi bảy năm chẳng được sánh đôi.) Người đời sau 
nhân đó dùng hình ảnh chim hoàng hộc để chỉ người con gái thủ tiết 
thờ chồng, đêm đêm phòng không gối chiếc.

4 Hận Thương Lăng (Thương Lăng chi hận): lấy ý từ câu chuyện Mục tử 
ở Thương Lăng cưới vợ đã 5 năm vẫn chưa có con, cha mẹ ép bỏ vợ 
cưới vợ khác. Người vợ nghe được chuyện ấy giữa đêm thức dậy buồn 
khóc, Mục tử liền cầm đàn sáng tác ngay bài ca nói lên nỗi hận không 
được chung sống với người mình yêu thương. 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

378

muôn loài hữu tình, dù trùng kiến nhỏ nhoi cũng đều 
như thế. Cho đến ngũ thường cũng đâu riêng ở con 
người, mà sinh linh muôn loài đều là vậy. 

Suy xét đến chỗ [tương đồng] như thế thì tập khí 
[giết hại] đã huân tập muôn đời trong tâm thức ắt có 
thể nhất thời nguội lạnh tiêu tan. Tập khí đã tiêu tan, 
thì sự nhẫn tâm hay liều lĩnh [dám làm việc giết hại] 
cũng không còn nữa. Ba đường cùng rộng lớn, người 
với vật [đều xem] như nhau. 

Lại lấy Đại thừa làm tâm nguyện, gấp rút mong 
sao cho mọi người đều [thấu đạt lý không giết hại] 
giống như mình, một người khuyên bảo trăm người, 
trăm người khuyên bảo ngàn người, nối tiếp mà 
khuyên bảo nhau, truyền rộng đến vô số, giáo thuyết 
đại từ đại bi liền rõ ràng sáng tỏ khắp thế gian, dù đời 
sau có kẻ bác bỏ, cho là hão huyền, cũng không thể 
làm cho suy yếu; có người công kích lẽ chân thật, cũng 
không thể làm cho bế tắc; tuy vẫn có sự suy giảm vì 
truyền nối qua nhiều đời, nhưng nhờ noi theo cội gốc, 
nối theo người xưa nên muôn loài vật được thoát nạn 
giết hại cũng sẽ nhiều không tính hết.

Than ôi, những con vật kia đã chịu quả báo nhất 
định phải bị giết, thì người giết chúng cũng có cái 
nhân xấu ác nhất định phải tạo ra. Những lời của tôi 
tuy chẳng được ngọt ngào êm dịu, nhưng cũng đáng 
để mọi người hồi tâm suy xét lại.

Học thuyết của các nhà Nho gần đây cũng không 
nói những điều khác với Khổng Mạnh, nên biết rằng 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

379

họ cũng xem thuyết của Khổng Mạnh là đúng thật. 
Nhưng Phật dạy như thế này, Khổng Mạnh lại nói 
như thế kia, một bên trong như nước sông Vị, một 
bên đục như nước sông Kinh, người thấu hiểu thì tự 
nhiên phân biệt được. [Nếu như] vua Nghiêu vua Vũ 
cùng ra đời,1 lòng người ắt phải nghiêng về theo vua 
Nghiêu; [ví bằng] Khổng tử với đức Phật cùng xuất 
thế, làm sao có thể không quy y Phật? 

Đó chính là lý do đức Phật được tôn xưng là 
Pháp vương trong Ba cõi, là đấng cha lành của 
chúng sinh trong khắp cõi thế giới đại thiên, là mẹ 
hiền của tất cả những người mẹ hiền.

Xưa Mặc tử lập thuyết kiêm ái, có người chỉ trích, 
Mặc tử liền nói: “Ví như ở đây có người theo thuyết 
kiêm ái, phụng dưỡng cha mẹ người khác như cha mẹ 
mình, thương yêu bảo bọc vợ con người khác như vợ 
con mình, lại có người không theo thuyết kiêm ái nên 
làm ngược lại. Xin hỏi, nếu ông có việc đi xa phải gửi 
gắm vợ con mình, ông sẽ chọn gửi gắm cho ai?” Người 
kia đáp: “Tôi gửi gắm cho người theo thuyết kiêm ái.” 
Mặc tử cười nói: “Ông vừa chọn gửi gắm vợ con cho 
người theo thuyết kiêm ái, lại nói là không theo thuyết 
ấy, như vậy là thế nào?”

Nay những người nói rằng giết hại loài vật là theo 
lẽ trung chính, mà cấm hẳn không giết hại là quá 
đáng, thật may mắn thay là họ được sinh ra làm người 

1 Vua Nghiêu là bậc thánh vương, cai trị thiên hạ thái bình. Vua Vũ hay 
Vũ vương là người dựng nghiệp nhà Chu, dùng vũ lực diệt vua Trụ 
nhà Thương mà lên ngôi.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

380

[nên mới nói thế]. Ví như họ phải sinh làm những loài 
mang lông đội sừng, ắt phải bỏ mạng treo thân trong 
nhà bếp, hoặc hồn phách tiêu tan vì cung nỏ.

Phục Hy trước đã ra tay đánh cá, Khổng tử về 
sau mới noi dấu bắn chim. Thành Thang tuy có 
lòng nhân nhưng vẫn từng đan lưới bắt chim thú, 
Tử Dư dù [nói là] thành thật thương yêu, liệu có 
từng nghe tiếng [kêu của con vật bị giết]?1

Vào những lúc ấy, nếu có bậc Đại giác Thế Tôn rủ 
lòng lân mẫn, hốt nhiên xuất hiện giữa đời, ắt người 
người đều hoan hỷ, mừng mừng tủi tủi mà cung kính 
đảnh lễ nương theo, khác nào như chim bồ câu đang 
ôm lòng kinh sợ, được bóng mát che chở liền an ổn,2 
hoặc như dê kia sắp chết, dưới lưỡi dao cầu xin người 
cứu mạng. [Những lý lẽ rõ ràng như thế,] cần chi phải 
mất thời gian níu kéo theo luận thuyết sai lầm của 
người đi trước mà so sánh giữa Phật với Khổng xem 
ai hơn ai kém!

1 Tử Dư (子舆 - 372-289 trước Công nguyên): tức Mạnh tử, tên tự là Tử 
Dư. Ông cổ súy cho đức nhân ái, cũng là người đưa ra câu “quân tử 
viễn bào trù” (người quân tử tránh xa chỗ bếp núc), cho rằng như thế 
là có lòng nhân ái, vì khi nhìn thấy hoặc nghe tiếng con vật kêu thì 
không nỡ ăn thịt nó. Quan điểm này bị tác giả cho là mơ hồ, vì liệu 
cả đời có thể nào chưa từng nghe tiếng những con vật bị giết kêu la 
chăng? Cho nên, chỉ tránh đi để không nghe tiếng kêu, mà không 
kiên quyết chấm dứt sự giết hại ăn thịt muôn loài thì không thể gọi 
là nhân.

2 Có lần chim bồ câu bị diều hâu rượt bắt kinh sợ bay đến chỗ đức Phật, 
nép vào dưới cái bóng của ngài liền lập tức hết run sợ.



381

Đại sư Ấn Quang  
dạy về phóng sinh1 

Việc giữ giới không giết hại, thực hành phóng 
sinh, [hình thức bên ngoài] thì cạn cợt dễ thấy, nhưng 
chân lý ý nghĩa thâm sâu thì không dễ thấu hiểu rõ 
ràng. Nếu không thấu hiểu rõ ràng ý nghĩa, thì ví như 
có thực hành được theo hình thức bên ngoài, trong 
tâm chắc chắn cũng không thể có được sự chí thành 
khởi lòng thương xót vật loại. Lợi lạc phúc đức từ việc 
phóng sinh cũng sẽ do tâm lượng hẹp hòi như thế mà 
trở thành nhỏ nhoi cạn cợt. Ví như gặp người kém 
hiểu biết ngăn cản chê bai, liền có thể vì thế mà thối 
thất, đánh mất tâm nguyện. Do đó mà đã có rất nhiều 
người để mất tâm lành, buông xuôi theo kẻ xấu.

Tôi vì thế nên không ngại [bị chê bai là] lắm lời, 
[soạn văn này] giải bày rõ ràng ý nghĩa [của việc 
phóng sinh], muốn cho muôn loài vật đều được tắm 
gội ân đức từ bi, người người đều được vun bồi phước 
1	Nguyên tác ghi là “釋聖量南潯極樂寺重修放生池疏 – Thích Thánh 

Lượng Nam Tầm Cực Lạc tự trùng tu phóng sinh trì sớ” (Bài sớ tu sửa 
lại ao phóng sinh chùa Cực Lạc ở Nam Tầm của Thích Thánh Lượng). 
Thích Thánh Lượng chính là pháp hiệu của Đại sư Ấn Quang. Chúng 
tôi dựa theo nội dung để đặt lại tiêu đề, vì Đại sư soạn bài văn này 
để dạy về ý nghĩa phóng sinh và kêu gọi mọi người góp sức tu sửa 
ao phóng sinh của chùa Cực Lạc ở Nam Tầm, thuộc Hồ Châu, Chiết 
Giang. 	



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

382

báu, lấy tâm thành khẩn mà đạt đến đức nhân ái sâu 
xa, dứt trừ nghiệp giết hại cho cả bản thân mình và 
muôn vật, thảy đều được sống lâu an ổn, vui hưởng 
tuổi trời. Lại mong có thể đem chút công đức này hồi 
hướng về Tây phương Cực Lạc, ắt sẽ được vĩnh viễn 
thoát khỏi luân hồi, vượt ra ngoài ba cõi, được làm đệ 
tử đức Phật A-di-đà, được làm bạn lành khắp trong 
thánh chúng. Mong rằng người đọc văn này sẽ có sự 
lưu tâm chú ý, nỗ lực thực hành.

Xưa nay, mỗi một niệm chân tâm tự tính của các 
loài chúng sinh trên cạn dưới nước, nếu đem so với 
chư Phật ba đời1 đều không khác biệt, chỉ do nghiệp 
lực xấu ác tích tụ nhiều đời, che chướng đi sự sáng 
suốt nhiệm mầu, khiến cho không thể hiển lộ rõ ràng 
nên phải chịu lưu chuyển trong kiếp cầm thú, lại 
khiến cho tri thức trở nên kém cỏi hẹp hòi, ngoài việc 
kiếm miếng ăn, chạy tránh cái chết thì không còn biết 
thêm gì khác. 

Ví như có một tấm gương báu bằng đồng rất lớn, 
trải qua nhiều kiếp bụi bặm phủ dày, chẳng những 
không còn chiếu sáng, mà cho đến cái hình thể bằng 
đồng của nó cũng không lộ ra được, thật chẳng khác gì 
một món đồ bỏ đi. 

Bỗng gặp một người khôn ngoan trí tuệ, biết được 
đây là tấm gương báu có khả năng chiếu sáng khắp 
trong trời đất, liền ngày ngày ra công lau chùi bụi 
bặm. Ban đầu ắt có thể làm lộ ra phần nào hình thể 

1 Chư Phật ba đời: chư Phật trong quá khứ, hiện tại và tương lai.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

383

của gương, sau đó dần dần có thể khiến cho bắt đầu 
phát sáng. Đến khi đã lau sạch được hoàn toàn bụi 
bặm, ắt có thể chiếu sáng khắp trong trời đất, mà hình 
thể của gương cũng hiển lộ trọn vẹn. Những kẻ ngu 
si không có trí tuệ, đến lúc ấy mới biết quý trọng tấm 
gương, xem đó là vật quý báu nhất.

Nên biết rằng, sự chiếu sáng vốn là khả năng sẵn 
có của gương, không phải do lau chùi mà có. Nhưng 
tuy sẵn có khả năng ấy, nếu không gặp duyên được 
lau chùi bụi bặm thì dù trải qua muôn kiếp tiếp nối 
nhau cũng không thể có ngày tỏa sáng.

Hết thảy loài người, chư thiên cho đến tất cả chúng 
sinh trong sáu đường luân hồi1 cũng đều giống như 
vậy. Do nghiệp đã tạo từ vô thủy đến nay che chướng, 
không thể nào phát khởi hiển lộ sự sáng suốt nhiệm 
mầu vốn luôn sẵn có, [do đó mà] mê lầm đi ngược lại 
với bản tính chân thật của mình, tiếp tục tạo nghiệp 
phải lưu chuyển mãi trong sinh tử.

Đấng Đại Giác Thế Tôn rõ biết mỗi một niệm chân 
tâm tự tính của hết thảy chúng sinh so với chư Phật 
đều không khác biệt, do đó mới khéo léo dùng đủ mọi 
phương tiện, tùy theo căn cơ mà thuyết giảng Chánh 
pháp, khiến cho tất cả đều biết tu tập theo con đường 
Giới, Định, Tuệ, nhờ đó có thể dứt trừ nghiệp chướng 
mê lầm mà tìm lại được bản tâm vốn có, thành tựu trọn 
đủ phước đức trí tuệ, chứng đắc Pháp thân. 

1 Sáu đường luân hồi: bao gồm tất cả chúng sinh thuộc các cảnh giới: 
cõi người, cõi trời, a-tu-la, địa ngục, ngạ quỷ và súc sinh.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

384

Ngài cũng dạy người đời phát khởi tâm từ bi, giữ 
giới không giết hại, thực hành phóng sinh, tin chắc 
việc bản thân mình cùng với hết thảy chúng sinh lưu 
chuyển trong luân hồi từ vô thủy đến nay, đã từng 
thay đổi sinh dưỡng và giết hại lẫn nhau, cho nên mỗi 
một chúng sinh kia đều đã từng là cha mẹ, anh chị em, 
con cái của ta, mà bản thân ta cũng từng là cha mẹ, anh 
chị em, con cái của những chúng sinh khác.

Những chúng sinh ấy, do nghiệp lực xấu ác nên 
thường sinh ra làm người hoặc làm súc sinh, luôn bị 
ta giết hại. Bản thân ta cũng do nghiệp lực xấu ác nên 
thường sinh ra làm người hoặc làm súc sinh, luôn bị 
những chúng sinh khác giết hại. Trải qua nhiều đời 
nhiều kiếp, cùng thay đổi mà sinh dưỡng, giết hại lẫn 
nhau như thế, không có lúc dừng.

Những việc như thế, người phàm si mê không 
biết, nhưng đức Như Lai nhìn thấy rõ ràng. Không 
suy xét đến thì thôi, nếu suy xét đến những điều như 
thế, ắt không sao kiềm được sự hổ thẹn [về những lỗi 
lầm xưa] cũng như khởi tâm thương xót biết bao cho 
hết thảy muôn loài.

Chúng ta may mắn có phước lành từ đời trước, 
nay mới được sinh làm người, nên giải trừ cừu hận, 
tháo gỡ oán kết, giữ giới không giết hại, thực hành 
phóng sinh, khiến cho hết thảy muôn loài có sinh 
mạng đều được quay lại sống an ổn trong môi trường 
của chúng, lại vì chúng mà niệm Phật, hồi hướng 
cầu sinh Tịnh độ, giúp chúng được độ thoát. Ví như 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

385

những chúng sinh ấy do nghiệp xấu ác nặng nề nên 
khó được vãng sinh, chúng ta nên hồi hướng công 
đức của việc làm hiền thiện này cho chúng, thì nhất 
định khi lâm chung chúng cũng sẽ được vãng sinh về 
Tây phương Tịnh độ. Đã được vãng sinh rồi, ắt vượt 
khỏi phàm tình, nhập hàng thánh giả, thoát khỏi sinh 
tử, mãi mãi ra khỏi luân hồi, dần dần chứng được quả 
Phật.

Hơn nữa, thương yêu muôn vật, cứu thoát mọi 
sinh mạng là điều mà các bậc hiền thánh thuở xưa vẫn 
thường làm. Cho nên, kinh Thư1 có đoạn văn dạy rằng 
“chim, thú, cá, rùa... muôn loại, đều nên giữ cho được 
sống yên vui”. Văn vương từng ban ân trạch đến cả 
xương khô,2 huống chi đối với những loài vật có tri 
giác? Đến như Giản Tử cứu chim cưu,3 Tử Sản nuôi 

1 Kinh Thư, còn gọi là sách Thượng thư. Nội dung trích dẫn này nằm 
trong thiên Y huấn.

2 Theo sách Thông sử, Văn vương có lần tuần thú vùng đồng nội, thấy 
một bộ xương khô, lệnh tùy tùng chôn cất, người ấy nói: “Đó là xương 
vô chủ.” Văn vương nói: “Người trong thiên hạ thì thiên hạ là chủ, người 
trong nước thì đất nước này là chủ, nay ta chính là chủ của bộ xương 
ấy.” Nói rồi sai dùng quan tài khâm liệm, chôn cất tử tế. Chuyện này 
truyền khắp thiên hạ, người người đều nói: “Ân trạch của Văn vương 
thấm nhuần đến cả bộ xương khô, huống chi là người sống.”

3 Giản Tử, tức Triệu Giản tử (趙簡子), tên thật là Triệu Ưởng (趙鞅) 
không rõ năm sinh, mất vào năm 475 trước Công nguyên, là tông 
chủ thứ 8 của họ Triệu, một trong sáu họ lớn (Lục khanh) của nước 
Tấn, sau này khai sinh ra nước Triệu thời Chiến quốc. Vào thời ông, 
người nước Tấn vào dịp tết Nguyên đán thường có tục bắt rất nhiều 
chim cưu làm thịt uống rượu. Ông thấy vậy thương xót, bỏ tiền mua 
hết chim cưu trong ngày ấy thả cho tự do. Có người thấy vậy nói với 
ông: “Ông chỉ cứu chim cưu mỗi một ngày trong năm, như vậy chưa 
phải thực sự nhân từ.” Ông thừa nhận người ấy nói đúng, liền ban 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

386

cá,1 Tùy hầu giúp rắn,2 Dương Bảo cứu chim hoàng 
tước,3 đều cho thấy tâm địa các bậc thánh hiền nhân 
từ chẳng khác gì nhau, cho dù họ không hề biết đến 
những ý nghĩa như: muôn loài sinh linh đều sẵn có 
tánh Phật, lưu chuyển lên xuống trong sáu cõi luân 
hồi, thay đổi làm kẻ oán người thân của nhau, cho 
đến việc tất cả chúng sinh trong tương lai đều nhất 
định rồi sẽ thành Phật. Phải đợi khi Phật pháp được 
truyền về phương Đông, thì những giáo lý về nhân 
quả ba đời, cũng như “chân tâm tự tính của hết thảy 
chúng sinh cùng với chư Phật đều bình đẳng không 
sai khác” mới được tỏa sáng khắp nơi.

Xưa nay những bậc đại thánh đại hiền, không 
ai là không từ bỏ sự giết hại, thực hành phóng sinh, 
xem đó như phương cách để xoay chuyển, ngăn cản 
khuynh hướng giết hại của người đời, nhằm vun bồi 
quả phúc, làm nền tảng cho việc chấm dứt nạn đao 
binh, để người người cùng được vui hưởng tuổi trời.

Người xưa có nói:
Muốn biết vì sao thế gian, 
Triền miên binh lửa, ngút ngàn nạn tai, 
Hãy nghe vang vọng đêm dài, 
Tiếng kêu thảm thiết vạn loài sinh linh. 

Lại cũng dạy rằng:

hành lệnh cấm người trong nước không được bắt chim cưu, đồng 
thời còn ban thưởng cho những ai biết làm việc phóng sinh cứu vật. 

1 Xem chuyện Tử Sản thả cá vào ao nuôi ở trang 294.
2 Xem chuyện Tùy hầu giúp rắn ở trang 301.
3 Xem chuyện Dương Bảo cứu chim hoàng tước ở trang 305.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

387

Muốn cho thiên hạ thái bình, 
Phải ngưng ăn thịt chúng sinh các loài.

Cho nên có thể biết rằng, việc giữ giới không giết 
hại và thực hành phóng sinh chính là phương thức 
cứu đời tốt nhất, nhổ tận gốc rễ, lấp tận cội nguồn của 
mọi khổ đau trong đời sống.

Vì thế, Đại sư Trí Giả1 vào đời Trần2 từng mua 
đất đai ở những nơi rừng núi, sông hồ, khe suối... 
có đến hơn sáu mươi nơi, rộng hơn bốn trăm dặm, 
đều dùng để kiến lập các ao phóng sinh, lại thỉnh 
vua ban sắc chỉ, lập bia đá khắc vào dựng ở mỗi nơi, 
nghiêm cấm hẳn việc bắt cá tôm, những kẻ lén lút 
bắt trộm đều lập tức gặp họa. Cho đến khoảng niên 
hiệu Trinh Quán đời Đường,3 những nơi ấy vẫn còn 
nguyên vẹn. 

Niên hiệu Càn Nguyên năm thứ hai4 đời Đường 
Túc Tông, vua ban chiếu lệnh cho các châu trong thiên 
hạ mỗi nơi đều phải lập ao phóng sinh, lại ra lệnh cho 
Nhan Chân Khanh5 soạn văn bia rồi dùng chu sa làm 

1 	Đại sư Trí Giả họ Trần, tên tự Đức An, hiệu Trí Khải. Ngài sinh năm 538, 
viên tịch vào năm 597. Do ngài tu hành ở núi Thiên Thai, sáng lập tông 
Thiên Thai nên thường được tôn xưng là Thiên Thai Trí Giả Đại sư.

2 Đời Trần: kéo dài trong khoảng năm 557 đến năm 589, thuộc triều đại 
thuộc Nam Bắc triều của Trung Hoa.

3 Niên hiệu Trinh Quán đời Đường kéo dài trong khoảng từ năm 627 
đến năm 649.

4 Tức là năm 759. Có nơi khác chép rằng việc này xảy ra vào niên hiệu 
Càn Nguyên năm thứ ba, tức năm 760.

5 Nhan Chân Khanh (顏真卿): Nhan Chân Khanh sinh năm 709, mất 
năm 785, quê ở Lâm Nghi, thuộc tỉnh Sơn Đông, từng được phong 



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

388

mực đỏ viết lên bia đá, trong đó có đoạn: “Vua ta cho 
lập ao phóng sinh khắp thiên hạ, khiến [muôn loài] 
trong bờ cõi đều được hưởng nhờ ơn phước, nương 
sức gia trì của đà-la-ni, làm khô kiệt dòng sinh tử 
trong biển phiền não. So ra từ trước đến nay thật chưa 
từng có ai làm được điều tương tự như vậy.”

Vào năm đầu niên hiệu Thiên Hi1 đời Tống Chân 
Tông, vua cũng ban chiếu yêu cầu lập ao phóng sinh 
trong khắp thiên hạ, như Tây Hồ ở Hàng Châu cũng 
chính là một ao phóng sinh được lập ra vào lúc ấy.

Đời Minh, Đại sư Liên Trì lập ao phóng sinh ở 
hai nơi là Thượng Phương và Trường Thọ. Ngài cũng 
soạn bài văn “Giới sát phóng sinh” lưu truyền khắp 
trong thiên hạ. Từ đó đến nay đã hơn ba trăm năm, 
hàng xuất gia cũng như người thế tục, kính ngưỡng 
vâng theo phong cách đạo hạnh cao vời của ngài mà 
phát tâm từ bi cứu sống sinh mạng muôn loài, quả 
thật số nhiều không thể kể xiết.

Có người hỏi: “Những người cô độc, những kẻ 
khốn cùng nghèo đói, ở đâu cũng có, sao không lo 
chu cấp cứu giúp cho họ, mà chỉ chuyên tâm gấp rút 
lo cho những loài vật chẳng liên quan gì đến ta, như 

tước Lỗ quận công nên còn có tên gọi là Nhan Lỗ Công. Ông là cháu 
7 đời của học giả Nhan Sư Cổ đời Bắc Tề, và là cháu 5 đời của Nhan 
Chi Thôi, tác giả sách Nhan thị gia huấn. Ông đỗ tiến sĩ vào niên hiệu 
Khai Nguyên đời Đường Huyền Tông, làm quan trải qua 4 triều vua, 
lên đến các chức vụ như Thị lang bộ Hộ, Thượng thư bộ Hình, Ngự sử 
Đại phu... Ông cũng là một nhà thư pháp rất nổi tiếng.

1 Tức là năm 1017.



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

389

vậy chẳng phải là đã đảo ngược lấy nhẹ làm nặng, 
bỏ việc gấp mà làm việc hoãn đó sao?”

Đáp rằng: “Nói như vậy là vì chưa rõ biết được 
nguyên nhân vì sao đức Như Lai dạy người phải giữ 
giới không giết hại, thực hành phóng sinh. Người với 
muôn vật tuy [hình dạng] khác nhau, nhưng tánh 
Phật vốn đồng như nhau. Những chúng sinh kia do 
tạo nghiệp xấu ác nên nay phải luân chuyển trong 
loài cầm thú, chúng ta nhờ có nghiệp lành đã tạo nên 
may mắn được sinh làm người, nếu không biết khởi 
lòng lân mẫn xót thương muôn vật, lại buông thả theo 
thế tục mà ăn nuốt xương thịt chúng sinh, thì một mai 
khi phước lành đã hết, nghiệp ác của những chúng 
sinh [bị ta ăn thịt] cũng hết, ắt khó lòng tránh khỏi 
phải đối mặt đền trả, chịu giết hại và bị ăn nuốt lại.

“Nên biết, nạn binh đao tai kiếp vốn đều do 
nghiệp giết hại [của chúng sinh] chiêu cảm mà có. 
Nếu không có nghiệp giết hại, cho dù tự thân có gặp 
phải bọn giặc cướp, ắt chúng cũng khởi tâm lành mà 
không giết hại ta. Hơn nữa, những nạn khổ như ôn 
dịch, lũ lụt, lửa cháy hoặc những tai nạn bất ngờ đều 
rất ít xảy ra với những người giữ giới không giết hại, 
thực hành phóng sinh. Cho nên biết rằng, việc bảo 
vệ sự sống của chúng sinh vốn cũng là bảo vệ chính 
mình. Người giữ giới không giết hại thì bản thân 
không bị chư thiên giết hại, không bị quỷ thần giết 
hại, không bị giặc cướp giết hại, cũng không bị giết 
hại bởi sự báo oán qua lại trong tương lai.



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

390

“Những người cô độc, những kẻ khốn cùng, 
nghèo đói, tất nhiên cũng nên tùy sức mình mà chu 
cấp, giúp đỡ, có lẽ nào những người giữ giới không 
giết hại, thực hành phóng sinh thì lại không làm 
những việc tạo công đức như thế hay sao? Nhưng 
cho dù những người cô độc đơn chiếc thật hết sức 
đáng thương, họ cũng chưa đến nỗi bị dồn vào chỗ 
chết. Còn những con vật kia nếu không có người bỏ 
tiền cứu gấp, ắt phải lập tức chịu lên dao thớt, bị nấu 
nướng đưa vào bụng người.” 

Lại hỏi rằng: “Số lượng vật loại không thể tính 
đếm, liệu khả năng chúng ta cứu được bao nhiêu?”

Đáp: “Nên biết rằng, việc phóng sinh đó là để làm 
phát khởi nơi những người đồng cảm với ta cái thiện 
tâm tối thắng, biết bảo vệ sinh mạng muôn loài, mong 
cho mọi người nhận hiểu được ý nghĩa sâu xa của việc 
phóng sinh mà ta đang thực hiện, thì trong lòng họ 
mới khởi sinh sự thương xót trắc ẩn, không nỡ ăn thịt 
muôn loài nữa. Người ăn thịt đã thôi không ăn, người 
đánh bắt vật mạng ắt cũng phải tự nhiên chấm dứt. 
Mong rằng khi ấy thì muôn loài dưới nước trên cạn, 
cho đến giữa không trung, hết thảy đều được yên ổn 
tự do bơi lội bay nhảy trong môi trường của chúng. 
Như vậy thì không cần làm việc phóng sinh nữa, mà 
đã là phóng sinh ở khắp mọi nơi, chẳng phải cả thiên 
hạ này đều trở thành một ao phóng sinh lớn rồi sao?

“Nhưng ví như không thể làm cho tất cả mọi 
người đều được như vậy, thì chỉ cần một người không 
nỡ ăn thịt, cũng đã có vô số con vật trên cạn dưới 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

391

nước được thoát chết, huống chi nào phải chỉ có một 
người? Hơn nữa, khuyến khích phóng sinh chính là 
vì hết thảy những người quanh ta trong hiện tại cũng 
như tương lai mà dứt trừ nhân xấu dẫn đến sự cô độc, 
khốn cùng, nghèo khó, hoạn nạn, lại tạo duyên lành 
để được sống lâu không bệnh tật, được giàu sang phú 
quý, được sống an vui, cha con, chồng vợ sum họp 
dài lâu cho đến tuổi già. Đó mới chính là sự chuẩn bị 
chu cấp cứu giúp lâu dài, khiến cho mọi người trong 
tương lai đời đời kiếp kiếp sẽ vĩnh viễn không bao 
giờ gặp phải những nỗi khổ cô độc, khốn cùng, nghèo 
đói... lại được thọ hưởng dài lâu những niềm vui của 
sự sống thọ, giàu sang... Đó chẳng phải là giúp cho 
trong khắp bờ cõi đều được hưởng nhờ ơn phước 
đó sao? Việc [tốt đẹp lớn lao] như thế, há có thể xem 
thường mà bác bỏ được sao?

“Hãy suy xét cho kỹ, việc giữ giới không giết hại, 
thực hành phóng sinh, xét cho cùng chính là chuyên 
tâm gấp rút lo cho muôn người, đâu chỉ là chuyên 
tâm gấp rút lo cho loài vật, sao lại cho rằng đó là đảo 
ngược lấy nhẹ làm nặng, bỏ việc gấp mà làm việc 
hoãn?”

*



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

392

Bên ngoài chùa Cực Lạc trước đây vốn đã có ao 
phóng sinh, nhưng do bốn phía bờ vách chưa được 
xây nên đất thường sụp lở, lại đã quá lâu không được 
nạo vét nên đáy hồ bùn đất lấp đầy [không dùng 
được nữa. Vì thế nên] mỗi khi có người hiền thiện 
muốn thực hành phóng sinh đều phải mang ra sông, 
tuy phát tâm lành nhưng thật khó mang lại lợi ích cho 
sinh mạng muôn loài. Thường thì buổi sáng thả ra, 
buổi chiều đã bị người khác bắt lại đến hơn một nửa. 
Nếu như được ở gần sông lớn, tất nhiên rất nên mang 
ra sông thả, nhưng với những đoạn sông nhỏ thì thật 
không thích hợp, [vì rất dễ bị người khác bắt lại].

Đại sư Viên Lâm thấy sự tình như vậy thì trong 
lòng bất nhẫn, nên mới nghĩ đến việc nạo vét lại đáy 
hồ này cho sâu, chung quanh đắp đất lên thành tường 
bảo vệ, để có nơi thuận tiện cho việc phóng sinh, mà 
những kẻ xấu muốn vào bắt trộm cũng không thể 
được. Ý định như thế thật hết sức tốt đẹp sâu xa, 
nhưng vẫn còn chưa khởi công thực hiện được. Nhân 
khi có Đại sư Giác Tam từ núi Phổ Đà đến, ngài vừa 
gặp qua một lần đã thấy đạo tình tương thông khế 
hợp, liền mang hết công việc trong chùa giao phó lại, 
còn tự bản thân mình thì buông xả mọi sự, chuyên 
tâm tu tập tịnh nghiệp.

Đại sư Giác Tam từ khi tiếp nhận mọi việc trong 
chùa, lập tức muốn nhanh chóng tiến hành ngay công 
trình tu sửa ao phóng sinh. Nhưng công việc ấy quá 
lớn lao, nên sức một người thật khó thành tựu, thầy 
liền nghĩ đến việc kêu gọi thiện nam tín nữ trong 



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

393

vùng, cùng góp sức làm việc tốt đẹp này. Vì thế mới 
nhờ tôi viết cho đôi lời.

Tôi vẫn thường đau lòng nghĩ đến thời cuộc gần 
đây thật quá nhiều chuyện giết chóc thảm thương, 
tuy muốn cứu vãn nhưng thật bất lực. Nay nhân sự 
thỉnh cầu của thầy, thật xúc động đến nỗi lòng lo nghĩ 
của tôi, liền đem những ý nghĩa như con người với 
loài vật vốn đều sẵn có chân tâm bản tánh, đều tùy 
theo nghiệp lực mà lưu chuyển thăng trầm, cùng với 
những quả báo thiện ác khác nhau giữa việc giết hại 
và bảo vệ sinh mạng muôn loài, lược nói ra trong bài 
văn này. 

Mong sao các vị thiện nam tín nữ cùng phát niệm 
lành, cùng quyên góp tài vật công sức, khiến cho công 
việc này được nhanh chóng thành tựu, để những con 
vật được phóng sinh có chỗ yên ổn sống. Những lợi 
ích, công đức của việc làm ấy thật vô lượng vô biên, 
đâu chỉ là trong một đời này được tiêu trừ tai họa, 
hưởng mọi phước lành, mà trong tương lai còn sẽ 
được báo đền ân đức, thật không biết đến bao nhiêu 
ngàn muôn ức kiếp mà kể.

*



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

394



395

MỤC LỤC

Lời nói đầu...........................................................5

Quyển Một: 
Những lời khuyên về nhân quả - Phần thượng.........9

vv Lời khuyên nên đọc sách này.................................. 9

ÔÔ Nghe lời thần khuyên được sống................................ 10

ÔÔ Diêm chúa vâng làm theo việc thiện........................... 12

ÔÔ Ngăn trở điều thiện phải chịu tội chết........................ 13

vv Khuyên người làm quan........................................ 16

ÔÔ Khắc bia đá lưu truyền đức nhân từ............................. 19

ÔÔ Cá khóc cảm động người............................................. 20

ÔÔ Hai lần sống lại.............................................................. 22

ÔÔ Cấm giết trâu được tăng tuổi thọ................................ 24

vv Khuyên những người làm việc cửa quan............... 25

ÔÔ Đồng lõa với kẻ xấu bị âm phủ trách phạt.................. 27

vv Khuyên người phụng dưỡng cha mẹ..................... 28

ÔÔ Đền trả nghiệp ác......................................................... 31

ÔÔ Nghiệp đời trước còn lại............................................... 33

vv Khuyên những người thương con.......................... 34

ÔÔ Họ Thang kể chuyện cõi âm......................................... 35

ÔÔ Phá tổ chim bị đốt khô chân........................................ 36

vv Nên khuyên dạy phụ nữ........................................ 39

ÔÔ Nhờ việc chép kinh được thoát khổ............................ 39

ÔÔ Ruồi, kiến cùng đòi mạng............................................ 41



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

396

vv Khuyên người không nên nuôi mèo...................... 42

ÔÔ Chuột tha văn thi........................................................... 43

vv Khuyên người chúc mừng sinh nhật...................... 45

ÔÔ Tặng kinh cho người mừng thọ................................... 46

ÔÔ Dùng việc phước thiện đãi khách................................ 48

ÔÔ Không mở tiệc mừng, dùng tiền giúp 

người nghèo.................................................................. 49

vv Khuyên người không nên giết hại vật mạng  

vào những dịp lễ mừng......................................... 50

ÔÔ Ngỗng chết thay người................................................ 51

vv Mừng sinh con không nên giết hại........................ 53

ÔÔ Làm thịt dê bị quả báo ngay........................................ 54

vv Khuyên những người thờ cúng tổ tiên.................. 55

ÔÔ Giết hại vật mạng liên lụy đến người chết.................. 56

vv Khuyên những người cầu đảo thần linh................ 58

ÔÔ Tế trời gặp Phật ........................................................... 59

ÔÔ Giả tế thần cây phải sinh làm dê................................. 62

ÔÔ Thần Đông Nhạc xin thọ giới....................................... 64

ÔÔ Quan Công hộ trì Chánh pháp.................................... 71

vv Khuyên những người xem sao bói toán................ 72

ÔÔ Thầy bói chịu quả báo.................................................. 73

vv Khuyên những người mở tiệc đãi khách................ 75

ÔÔ Chồng giết dê hóa ra giết vợ....................................... 76

ÔÔ Giết hại quá nhiều biến thành lợn............................... 78

ÔÔ Khói đen báo trước tai họa ......................................... 79

vv Khuyên những người khoản đãi thầy giáo............ 81

ÔÔ Vì lo bữa ăn làm hại đến con........................................ 82



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

397

ÔÔ Làm thịt dê chuốc họa cho con................................... 82

vv Khuyên những người làm thầy dạy ở tư gia.......... 83

ÔÔ Tu phúc được tăng tuổi thọ.......................................... 85

ÔÔ Tham ăn mất mạng....................................................... 86

Quyển Hai: 
Những lời khuyên về nhân quả - Phần hạ..............89

vv Khuyên những người cầu công danh..................... 89

ÔÔ Vì thích ăn sò không thi đỗ........................................... 91

ÔÔ Đế Quân hiện mộng .................................................... 92

ÔÔ Nhờ phóng sinh cùng được thi đỗ.............................. 94

vv Khuyên những người cầu có con .......................... 95

ÔÔ Có con nhờ biết phóng sinh........................................ 95

ÔÔ Hối lỗi cứu mạng con.................................................... 97

ÔÔ Không ăn thịt trâu, nuôi được con............................... 98

ÔÔ Ăn thịt ba ba phải chết................................................. 99

vv Khuyên những người muốn tránh tai nạn............ 100

ÔÔ Quả báo giết hại, gặp nạn binh đao......................... 102

ÔÔ Rồng cứu nạn.............................................................. 103

vv Khuyên những người ăn thịt trâu, thịt chó.......... 105

ÔÔ Phút lâm chung còn trả nghiệp ................................ 106

ÔÔ Kiêng ăn thịt trâu đỗ trạng nguyên .......................... 107

ÔÔ Quỷ hiện nghiệp nhân................................................ 108

ÔÔ Giễu cợt Phật pháp sớm lãnh tai ương..................... 112

vv Khuyên người đừng ăn cua................................. 114

ÔÔ Chịu quả báo trong núi cua ...................................... 116



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

398

vv Khuyên người không ăn ếch nhái........................ 117

ÔÔ Ếch kêu oan................................................................. 117

vv Khuyên những người cầu tăng tuổi thọ.............. 120

ÔÔ Cứu kiến được tăng tuổi thọ...................................... 121

ÔÔ Cứu cá được thoát tội................................................. 122

ÔÔ Sắp chết được tăng tuổi thọ...................................... 123

ÔÔ Tiết chế ăn uống được tăng tuổi thọ......................... 124

vv Khuyên những người làm thầy thuốc.................. 126

ÔÔ Sửa sách chuộc lỗi....................................................... 126

vv Khuyên người không nên đánh rắn..................... 128

ÔÔ Đốt hang rắn chịu quả báo diệt tộc.......................... 129

ÔÔ Rắn chết được cứu độ................................................. 131

vv Khuyên người đừng nuôi dế, cá cảnh.................. 133

ÔÔ Sâu đỏ báo ứng........................................................... 134

ÔÔ Dế trả oán.................................................................... 135

vv Khuyên người quý tiếc  

mạng sống loài trùng kiến.................................. 136

ÔÔ Vua kiến trả ơn............................................................. 137

vv Khuyên những người đi săn................................ 139

ÔÔ Lòng thương con của chim cảm động người........... 140

ÔÔ Săn bắt thú chịu quả báo trong nồi nước sôi........... 141

ÔÔ Người với nai cùng chết............................................. 143

vv Khuyên những người đánh bắt chim................... 145

ÔÔ Ba con chim én nhớ ơn............................................... 145

ÔÔ Chim khách chọn huyệt táng..................................... 146

ÔÔ Lưới bắt chim bị mắc bệnh lạ..................................... 147

ÔÔ Cả bầy chim mổ xé thân xác...................................... 148



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

399

ÔÔ Đạn sắt xuyên vào bụng............................................. 148

vv Khuyên những người làm nghề đồ tể................. 150

ÔÔ Cả bầy heo đòi mạng................................................. 151

ÔÔ Sân hận giết hại chịu quả báo tức thì........................ 152

vv Khuyên những người làm đầu bếp...................... 154

ÔÔ Xe cán nát thây............................................................ 155

ÔÔ Khi chết biến hình như cá chạch................................ 156

ÔÔ Lươn bò ra từ ung nhọt............................................... 157

ÔÔ Sám hối được vãng sinh............................................. 157

vv Khuyên người mở tiệm ăn, quán rượu................ 159

ÔÔ Cảnh tượng quái lạ khi chết....................................... 160

ÔÔ Quả báo lạ thường: người sinh ra rắn....................... 161

vv Khuyên người ăn chay........................................ 161

ÔÔ Mộng thấy thần linh.................................................... 164

ÔÔ Không giữ trai giới phải trả nghiệp cũ...................... 165

ÔÔ Ăn chay ngã mặn rốt cùng chịu đọa......................... 166

ÔÔ Bán công ăn chay lập tức mất mạng......................... 168

ÔÔ Thọ trì trai giới khỏi chết chìm................................... 169

Quyển Ba: 
Biện giải những điều nghi hoặc ...........................171

vv Sai lầm của thuyết “trời sinh vật nuôi người”..... 171

vv Những mối nghi về việc không giết hại.............. 175

vv Những mối nghi về nghiệp nặng khó tránh........ 179

vv Giải thích việc đãi khách trái với thế tục............. 184

vv Giải thích việc không nên sát sinh cúng tế.......... 186



AN SĨ TOÀN THƯ - TẬP 3

400

vv Việc phụng dưỡng cha mẹ, thờ cúng tổ tiên....... 190

vv Mối nghi rằng thánh hiền xưa dạy sát sinh......... 197

vv Những mối nghi về “yêu người thương vật”....... 203

vv Giải thích mối nghi về nhân quả sai biệt............. 208

vv Những mối nghi về  

sự hiện hữu của ba đường ác.............................. 215

vv Những mối nghi về ăn chay, không ăn thịt......... 220

vv Những mối nghi rằng đạo Phật khó tin nhận...... 225

Quyển Bốn: 
Những điều tinh tế nên thận trọng lưu ý...............235

vv Những điều khi làm quan nên cấm..................... 235

vv Những điều nên áp dụng trong gia đình............ 240

vv Những điều nên áp dụng vào các dịp lễ mừng... 245

vv Những điều nên áp dụng trong việc cưới hỏi..... 248

vv Những điều nên áp dụng trong việc tang ma..... 250

vv Những điều nên làm trong việc xây dựng........... 252

vv Những điều cần lưu ý khi sử dụng đồ chứa......... 255

vv Những điều cần lưu ý khi trồng cây.................... 259

vv Những điều cần lưu ý trong phép dưỡng sinh.... 262

vv Những điều cần lưu ý trong hành xử................... 265

vv Những điều cần lưu ý trong lời nói..................... 269

vv Bàn về sự khuyến khích, khuyên bảo.................. 272

vv Bàn về sự trì tụng thần chú................................. 274

vv Bàn về sự cảm thông đối với loài vật.................. 276

vv Bàn về sự sám hối lỗi lầm................................... 278

vv Bàn về sự phát tâm Bồ-đề.................................. 281



KHUYÊN NGƯỜI BỎ SỰ GIẾT HẠI

401

LỜI BẠT...................................................................285

PHỤ ĐÍNH...............................................................288

vv Lời tựa văn Giới sát phóng sinh.......................... 288

vv Văn giới sát phóng sinh...................................... 292

vv 1. Văn giới sát..................................................... 292

ÔÔ Nhập đề:...................................................................... 292

ÔÔ Giảng rộng:................................................................. 292

ÔÔ Lời nguyện sau khi giữ giới sát................................... 303

vv 2. Văn phóng sinh............................................... 304

ÔÔ a. Toàn văn................................................................... 304

ÔÔ b. Giảng giải từng phần............................................. 307

vv Nghi thức phóng sinh......................................... 335

ÔÔ Lời nguyện sau khi phóng sinh.................................. 343

vv Kệ khuyên người từ bỏ rượu thịt ....................... 345

ÔÔ Lời tựa ......................................................................... 345

ÔÔ Chính văn..................................................................... 346

vv Luận về ý nghĩa bảo vệ sự sống.......................... 364

vv Đại sư Ấn Quang dạy về phóng sinh .................. 381



Lời thưa
Trong kinh Pháp Cú, đức Phật dạy rằng: “Pháp 

thí thắng mọi thí.” Thực hành Pháp thí là chia 
sẻ, truyền rộng lời Phật dạy đến với mọi người. Mỗi 
người Phật tử đều có thể tùy theo khả năng để thực 
hành Pháp thí bằng những cách thức như sau:

1. Cố gắng học hiểu và thực hành những lời Phật dạy. 
Tự mình học hiểu càng sâu rộng thì việc chia sẻ, bố 
thí Pháp càng có hiệu quả lớn lao hơn. Nên nhớ rằng 
việc đọc sách còn quan trọng hơn cả việc mua sách.

2. Phải trân quý kinh điển, sách vở in ấn lời Phật dạy. 
Khi có điều kiện thì mua, thỉnh về nhà để tự mình 
và người trong gia đình đều có điều kiện  học hỏi 
làm theo. Không nên giữ làm của riêng mà phải sẵn 
lòng chia sẻ, truyền rộng, khuyến khích nhiều người 
khác cùng đọc và học theo. Không nên để kinh sách 
nằm yên đóng bụi trên kệ sách, vì kinh sách không 
có người đọc thì không thể mang lại lợi ích.

3. Tùy theo khả năng mà đóng góp tài vật, công sức 
để hỗ trợ cho những người làm công việc biên soạn, 
dịch thuật, in ấn, lưu hành kinh sách, để ngày càng 
có thêm nhiều kinh sách quý được in ấn, lưu hành.

Thông thường, việc chi tiêu một số tiền nhỏ không 
thể mang lại lợi ích lớn, nhưng nếu sử dụng vào việc 
giúp lưu hành kinh sách thì lợi ích sẽ lớn lao không thể 
suy lường. Đó là vì đã giúp cho nhiều người có thể hiểu 
và làm theo lời Phật dạy. Mong sao quý Phật tử khắp 
nơi đều lưu tâm đóng góp sức mình vào những việc 
như trên.



TINH YẾU THỰC HÀNH PHÁP THÍ

- Mua thỉnh kinh sách về đọc, tự mình 

sẽ được rất nhiều lợi ích.

- Chia sẻ, truyền rộng bằng cách cho 

mượn, biếu tặng kinh sách đến nhiều 

người thì lợi ích ấy càng tăng thêm 

gấp nhiều lần.

- Đóng góp công sức, tài vật để hỗ 

trợ công việc biên soạn, dịch thuật, 

giảng giải, in ấn, lưu hành kinh sách 

thì công đức lớn lao không thể suy  

lường, vì có vô số người sẽ được lợi 

ích từ việc lưu hành kinh sách.


